
opusdei.org

Frei, um die Zukunft
zu gestalten

Frei zu sein, ist nicht nur ein
Recht. Es bringt auch eine
Verantwortung mit sich, die den
Christen dazu führen muss, sich
mit den Fragen der Gesellschaft
zu befassen und vielfältige
Lösungen für die Probleme der
jeweiligen Epoche zu suchen.
Der folgende Artikel handelt
von der Freiheit und der
sozialen Verantwortung des
Christen.

05.01.2021



Ich möchte, dass ihr Rebellen seid, frei
von Fesseln, denn ich möchte – besser
gesagt: Christus will es -, dass ihr
Kinder Gottes seid (1). Der heilige
Josefmaria bemühte sich
unermüdlich, alle Menschen, mit
denen er Umgang hatte,
anzuspornen, den Mut zu haben, frei
zu sein, mit dem Risiko und der
Verantwortung, die sich daraus
ergeben, und diese Freiheit, die für
alle Menschen letztlich von Christus
gewonnen wurde, zu verteidigen
oder zu beanspruchen, ohne darauf
zu warten, dass sie von anderen,
besonders im politischen Bereich von
der eingesetzten Macht, gewährt
wird.

Das ist einer der Schlüssel, um die
Größe des gewöhnlichen Lebens zu
verstehen. Darin sollen jeder Mann
und jede Frau Tag für Tag wachsen,
in dem Kern ihrer Würde: in der
persönlichen Freiheit der Kinder
Gottes.



In seinem Leben musste der heilige
Josefmaria mit Schmerz
verschiedene kulturelle und soziale
Phänomene beobachten, die eine
starke Beeinträchtigung der
Persönlichkeit verursacht haben:
Vermassung, verschiedene Arten der
Verfremdung, Totalitarismen und
Diktaturen, Verformungen infolge
von Klerikalismus… Angesichts
dieser Angriffe auf die Person
reagierte der heilige Josefmaria mit
christlicher Sensibilität, indem er die
Würde jedes menschlichen Wesens
verteidigte.

Ein Beispiel für seine Kühnheit, mit
der er die Freiheit aller Menschen
verteidigte, ist der Artikel „Die
Reichtümer des Glaubens“, der 1969
in einer Zeitung Madrids erschien.

Er erlebte – wie wir – eine paradoxe
kulturelle Situation, in der eine
starke Betonung der Freiheit sich mit
dem Bewusstsein verband, dass diese



häufig, aus verschiedenen Gründen,
missbraucht wurde. Zu ihnen zählte
die partielle Sicht der Freiheit als
bloße Fähigkeit der Wahl, losgelöst
von der Vollkommenheit, die die
Person zu erreichen berufen ist.

Man beobachtet auch bei vielen
unserer Zeitgenossen einen Verzicht
auf die persönliche Freiheit
bezüglich der Aufgabe der
Gestaltung der Gesellschaft. Das ist
eine Art von Verlust der
Persönlichkeit, die zum Verzicht auf
die Ausübung der Freiheit führt, die
fast unbewusst anderen Instanzen
überlassen wird.

Oft übernimmt der Staat die Aufgabe,
alle Bedürfnisse der Bürger zu
erfüllen, und schläfert so ihre
verantwortliche Freiheit ein. Viele
Menschen – mit einer Fülle von
Möglichkeiten der Wahl in Bezug auf
kleinere Angelegenheiten – sind
kaum frei, weil es scheint, dass sie in



Bezug auf die grundlegenden
Entscheidungen, die die
verschiedenen Lebensstile
bestimmen, zu denken aufgehört
haben, oder weil ihr Recht auf eine
angemessene Information mittels
verschiedener verborgener
Mechanismen mit Füßen getreten
wird.

Angesichts der Kraft gewisser
Strukturen der Macht, des Marktes,
der Kommunikation sehen sich die
Menschen in die Anonymität
versetzt, unbewusst in den privaten
Bereich eingeschlossen. Sie verlieren
das Bewusstsein, aktive Subjekte
beim Aufbau der Gesellschaft, in der
Welt der Arbeit, im menschlichen
Fortschritt zu sein.

Mit seinen Lehren hilft der heilige
Josefmaria, sich gegen einen solchen
Verzicht auf Freiheit und
Verantwortung zu wappnen, und
über ein nur auf die Arbeit und die



Familie beschränktes Leben
hinauszugehen,.

Die Freiheit ist nach dem Gründer
des Opus Dei in ihrem
hauptsächlichen und radikalen Sinn
Freiheit vor Gott und für Gott und
daher eng verbunden mit seinem
schöpferischen Wirken, das sich
durch die Hände des Menschen, der
nach seinem Bild und ihm ähnlich
gemacht ist, entfalten und wachsen
soll. Die Freiheit verbindet sich mit
der Verantwortung. In der
Anonymität, die der Vermassung
eigen ist, geht die Verantwortung
verloren. Es bleiben nur Individuen,
die ihres fundamentalen Charakters
von Personen beraubt sind.

Der heilige Josefmaria bemühte sich,
die Menschen aus der anonymen
Masse herauszuholen, die aus
Individuen im Zustand der
Vereinsamung bestand ohne eine



echt menschliche Beziehung zu Gott
und zu den anderen.

Als Meister des christlichen Lebens
wollte er freie Personen bilden,
Kinder Gottes, die kämpfen, um mit
Christus am Kreuz zu sein, die
versuchen, auf die freie Hingabe und
Entäußerung Gottes mit der der
freien Hingabe ihrer selbst zu
antworten. Wenn Freiheit und
Verantwortung zusammen
vorhanden sind, so spornen sie
einander zum persönlichen
Wachstum an. Das Fehlen eines der
beiden Elemente stellt einen
anthropologischen Verlust dar.

Wenn der heilige Josefmaria von
persönlicher Freiheit sprach,
ermunterte er die Christen, sich als
Bekundung einer verantwortlichen
Freiheit, zusammen mit anderen
Bürgern aktiv in den
verschiedensten Vereinigungen,
Gewerkschaften, politischen Parteien



usw. einzusetzen und zu versuchen,
bei den menschlichen
Entscheidungen, von denen
Gegenwart und Zukunft der
Gesellschaft abhängen, zu
intervenieren.

Oft drückte er das folgendermaßen
aus: Beteilige dich, in aller Freiheit
und deinen Neigungen und Anlagen
gemäß, aktiv und wirksam am Leben
bewährter Verbände und Institutionen
deines Landes. Und lass dich dabei
von christlichem
Verantwortungsbewusstsein leiten.
Denn die Arbeit solcher
Organisationen ist für das zeitliche
und geistliche Wohl der Menschen
immer von Bedeutung (2).

Die großen Herausforderungen der
Geschichte sollen die Christen bereit
finden, mit dem Verantwortungssinn
derer, die sich mit Christus am Kreuz
eins wissen, der von der Sklaverei
erlöst und befreit. Wir Kinder Gottes,



die wir ja das gleiche Bürgerrecht wie
alle haben, müssen uns ohne
Komplexe an allem Sinnvollen und
Anständigen beteiligen, was Menschen
tun und organisieren, damit Christus
dort gegenwärtig ist. Der Herr wird
uns zur Rechenschaft ziehen, wenn
wir nachlässig oder bequem sind und
es unterlassen - jeder für sich, in
persönlicher Freiheit -, die
Entscheidungen und Initiativen
mitzugestalten, von denen Gegenwart
und Zukunft unserer Gesellschaft
abhängen (3).

Unter den Anwendungen seines
Verständnisses der Freiheit auf die
menschliche und christli-che
Existenz findet man eine heroische
Verteidigung des legitimen Bereichs
des Diskutablen in Bezug auf
berufliche Fragen, politische, soziale,
wirtschaftliche, kulturelle,
theologische, philosophische oder
künstlerische Ideen.



Der heilige Josefmaria hat immer die
Existenz eines legitimen und
gesunden Pluralismus, der für die
laikale Mentalität charakteristisch
ist, hervorgehoben, das heißt, der
charakteristischen Denkweise, die in
der Freiheit eines ihrer
grundlegenden Elemente besitzt.
Und er hat dieser Auffassung von
Freiheit den Klerikalismus und den
säkularisierenden Laizismus
entgegen- gestellt, die die gerechte
Autonomie der zeitlichen Dinge
sowie die von Gott den Geschöpfen
eingeprägte Natur und Gesetze nicht
respektieren. Wenn man wirklich den
hohen Wert der Freiheit ganz
begriffen hat und dieses Geschenk
Gottes leidenschaftlich liebt, dann
liebt man auch den Pluralismus, den
die Freiheit mit sich bringt (4).

In diesem Bereich musste der heilige
Josefmaria gegen den Strom
schwimmen, indem er die
Möglichkeiten der Freiheit entfaltete,



sie in ihrem theologischen
Fundament verwurzelte, und indem
er entschieden die Freiheit als ein
wesentliches Merkmal der Säkularität
der gläubigen Laien verteidigte.

Das will nicht sagen, dass die
Kleriker oder Ordensleute keine
Freiheit haben. Es geht vielmehr
darum, zu unterstreichen, dass die
Tätigkeit der christlichen Laien in
der Welt, als Christen , von der
Freiheit gekennzeichnet sein muss,
und dass es sich logischerweise um
die christliche Freiheit handelt, die
von den Glaubenswahrheiten und
vor allem von der Wahrheit, die
Christus ist, geleitet wird.

Eine Aussage des heiligen Josefmaria
drückt diese Idee eindrucksvoll aus: 
In den zeitlichen Dingen gibt es keine
Dogmen (5). Damit wollte er nicht
eine Art „christlichen Liberalismus“,
im Sinn einer Trennung der
weltlichen Tätigkeiten – Politik,



Wissenschaft, Künste usw. – vom
Glauben, der in das
Frömmigkeitsleben und in die
Theologie verbannt würde,
vertreten. Nichts wäre seinem
Denken mehr entgegengesetzt.

Er hat immer sehr entschieden, als
Teil seiner Botschaft über die
Heiligung der Arbeit und der
weltlichen Strukturen, betont, dass
der christliche Glaube alle zeitlichen
Probleme erhellen soll und dass der
Christ nicht aufhören kann, Christ zu
sein, wenn er als Parlamentarier,
Arzt, Arzt oder Hausfrau tätig ist.
Denn er soll die Familie, die Arbeit
und die Welt heiligen, um sie zu
Christus zu führen (hier kommt der
fundamentale Begriff der Einheit des
Lebens ins Spiel). Aber das soll er
nicht auf eine fundamentalistische
Weise tun, sondern in Freiheit , ohne
dass die persönlichen – vom Glauben
erleuchteten - Lösungen und
Meinungen, so gut und treffend sie



auch sein mögen, in irgendeiner
Weise die Kirche binden oder
verpflichten.

Es ist bekannt, wie der heilige
Josefmaria die Freiheit der
Gläubigen des Opus Dei verteidigte;
Oft bemerkte er, dass man in der
Prälatur alle Arten politischer
Auffassungen, die nicht dem
katholischen Glauben
widersprechen, vertreten kann. Ja, er
betonte sogar, dass dieser
Pluralismus ein Zeichen guten Geistes
ist (6).

Das heißt, es erschien ihm als sehr
gutes Zeichen, dass es unter den
Mitgliedern des Opus Dei vielfältige
politische Ansichten gibt; und
nachdrücklich stellte er fest, dass
Mitglieder keinen Platz hätten, die in
zeitlichen Dingen Dogmen
auferlegen wollen.

Den christlichen Glauben mit einer
konkreten Lösung im zeitlichen



Bereich verbinden wollen, und sei sie
noch so gut und mit bester Absicht
vertreten, wäre eine Art von
Klerikalismus. Ein Klerikalismus, den
er entschieden als Tyrannei
bezeichnete, weil er die persönliche
Freiheit der anderen aufhebt, eine
mit der christlichen Säkularität, die
untrennbar mit der Freiheit
verbunden ist, unvereinbare
Haltung.

Seine Liebe zur Freiheit führte ihn
dazu, alles daran zu setzen, eine –
auch im theologischen Bereich – sehr
gepflegte Bildung zu erteilen, mit der
jeder Gläubige sich dann mit Freiheit
in der Heiligung der Arbeit und in
der apostolischen Tätigkeit bewegen
könnte, ohne Weisungen zu
erwarten. Und in dieser Hinsicht, wie
in vielen anderen, war er, ohne
originell sein zu wollen, progressiv.

Es entspricht nicht der Würde der
Menschen, in Bezug auf Fragen, die



jeder Einzelne notge-drungen von
seinem Standpunkt aus erwägen
muss, absolute Wahrheiten festsetzen
zu wollen, gemäß seinen besonderen
Interessen, seinen kulturellen
Bevorzugungen und seiner eigenen
speziellen Erfahrung (7). Dieser
Umstand wird gelegentlich –
berechtigt – als Ausdruck der
menschlichen Begrenzung
angesehen. Aber man beachte, dass
sich hier vielmehr ein Element der
menschlichen Würde zeigt. Der
heilige Josefmaria setzt jetzt den
Akzent der Würde der Personen auf
den Reichtum der Erkenntnis, der in
den Perspektiven des Denkens der
anderen impliziert ist: Daher
bedeutet die Absicht, in Bezug auf
diese Fragen „absolute Wahrheiten“
festzusetzen, eine Verarmung, ein
Misstrauen in Hinsicht auf die
Beiträge der anderen zur Wahrheit,
was der menschlichen Würde
widerspräche.



Deshalb gelangt er zur Feststellung,
dass oft viele Lösungen gültig und
sogar vereinbar sein können. Der
heilige Josefmaria sagte, dass wir,
jeder Einzelne, die Verpflichtung
haben, unsere Ideen bezüglich der
zeitlichen Dinge zu haben, und dass
diese nicht gleich sein müssen. Denn
viele verschiedene Auffassungen
können gute, und edle, und
opferbereite Lösungen sein, die alle
Respekt verdienen.

Und so stellt er fest, dass es nicht nur
möglich ist, dass eine Person sich
irrt, sondern dass es – obwohl sie
Recht hat – möglich ist, dass auch die
anderen Recht haben. Ein
Gegenstand, der jemandem konkav
erscheint, wird jenen, die ihn unter
einem anderen Blickwinkel sehen,
konvex erscheinen.

Es ist gut, sich daran zu erinnern,
dass der heilige Josefmaria die
Freiheit in ihrem tiefsten Sinn im



Licht betrachtet, mit dem der Heilige
Geist ihn die Gotteskindschaft fühlen
und irgendwie verstehen ließ. Kinder
Gottes zu sein bedeutet, freie
Personen zu sein.

Die Freiheit der Kinder Gottes ist
Frucht der kénosis – der
Entäußerung des Wortes. Am Kreuz
entfaltet Christus auf höchste Weise
und mit voller Freiheit seine
unendliche Liebe zum Willen des
Vaters und zur Befreiung aller
Menschen durch seine Passion und
seinen Tod, und dort hat er den Sieg
der Auferstehung errungen. Die
trinitarische Strömung erreicht in
der Passion ihren Höhepunkt, und
aus dieser Liebe nährt sich der
Christ, und mit ihr soll er sich
identifizieren.

Zu der von Gott bestimmten Stunde, in
der die Menschheit von der
Knechtschaft der Sünde erlöst werden
soll, bejaht Jesus in Getsemani - unter



Leiden, das seinen Schweiß in Blut
verwandelt (vgl. Lk 22,44) -, freiwillig
sich hingebend, das Opfer, das der
Vater will (8).

 Diese spontane und ergebene
Annahme ist die höchste Ausübung
der Freiheit und der Herr-schaft, der
ganzen Menschheit dienen zu
wollen. So hat uns Christus die
Freiheit erobert.

(1) Freunde Gottes, Nr. 38.

(2) Im Feuer der Schmiede, Nr. 717.

(3) Ebd., Nr. 715.

(4) Gespräche, Nr. 98.

(5) Artikel Las riquezas de la fe,
veröffentlicht in ABC, Madrid,
2.11.1969.

(6) Gespräche, Nr. 98.



(7) Artikel Las riquezas de la fe,
veröffentlicht in ABC, Madrid,
2.11.1969.

(8) Freunde Gottes, Nr. 25.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/frei-um-die-zukunft-zu-
gestalten/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/frei-um-die-zukunft-zu-gestalten/
https://opusdei.org/de-ch/article/frei-um-die-zukunft-zu-gestalten/
https://opusdei.org/de-ch/article/frei-um-die-zukunft-zu-gestalten/

	Frei, um die Zukunft zu gestalten

