opusdei.org

Ewig wahrt sein
Erbarmen

Diese Artikelserie erschien im
Laufe des Heiligen Jahres der
Barmherzigkeit. Die Gedanken
konnen aber auch weiterhin
das personliche Gebet
befruchten. ,, Wie sehr wiinsche
ich mir“, so Papst Franziskus,
»,dass die kommenden Jahre
durchtrankt sein mogen von
der Barmherzigkeit und dass
wir auf alle Menschen zugehen
und ihnen die Gtite und
Zartlichkeit Gottes bringen!*



08.03.2017

Der Geist Gottes, des Herrn, ruht
auf mir; denn der Herr hat mich
gesalbt. Er hat mich gesandt, damit
ich den Armen eine frohe
Botschaft bringe und alle heile,
deren Herz zerbrochen ist, damit
ich den Gefangenen die Entlassung
verkiinde und den Blinden das
Augenlicht; damit ich die
Zerschlagenen in Freiheit setze
und ein Gnadenjahr des Herrn
ausrufe.[1] Jesus kehrt wahrend
seines Offentlichen Lebens zum
ersten Mal nach Nazareth zurtiick
und erhebt sich in der Synagoge, um
vorzulesen. Man reicht ihm das Buch
Jesaja und er tragt diese Passage vor,
die sich auf ihn selbst bezieht. Dann
setzt er sich und erklart zur
Uberraschung aller: Heute hat sich
das Schriftwort, das ihr eben
gehort habt, erfiillt.[2]



Vor ihren Augen steht jener, der von
Gott kommt, der Gott selbst ist, der
die Stiinde der Welt hinweg nimmt[3].
Aber die Landsleute Jesu sind noch
nicht soweit, ihn anzunehmen und
reagieren mit offener Feindschaft:
Sie werfen ihn aus der Stadt hinaus
und versuchen, ihn vom Abhang des
Berges hinabzustiirzen, als wéare er
ein falscher Prophet. Jesus aber, so
berichtet das Evangelium mit einer
geheimnisvollen Wendung,schritt
durch die Menge hindurch und
ging weg[4]. Jesus geht seinen Weg
weiter, denn niemand kann das Herz
Gottes aufhalten.

Die Freiheit, die nur Gott geben
kann

Indem sie das Jubeljahr ausruft,
versteht sich die Kirche als Tragerin
dieses nicht aufzuhaltenden
gottlichen Impulses: Die Erlosung
findet heute statt. Utinam hodie
vocem eius audiatis: nolite



obdurare corda vestra: Hort heute
auf seine Stimme! Verhirtet nicht
euer Herz![5] Im Alten Testament ist
das Jubeljahr, das alle fiinfzig Jahre
stattfand, eine Vorwegnahme der
Erlosung durch Gott. Wenn
siebenmal sieben Jahre voruber
waren[6], begann ein Jahr, in dem
die Sklaven frei wurden und jeder zu
seinem Grundbesitz und zu seiner
Sippe zurickkehrte[7]; denn die
Menschen gehoren niemandem
aufder Gott[8]. Wenn ein Wort
zusammenfassen sollte, was das
Jubeljahr fiir das Volk Israel
bedeutete, dann konnte es , Freiheit®
sein[9].

Freiheit - ist dieses Wort nicht mehr
denn je in aller Munde? Und
dennoch vergessen wir oft, dass
Freiheit im tiefsten Sinn von Gott
kommt. Mit seinem erlosenden
Leiden und seiner Auferstehung
befreit er uns von der schlimmsten
Sklaverei: der Stiinde. Durch die



barmherzige Liebe unseres Gottes
wird uns besuchen das
aufstrahlende Licht aus der Hohe,
um allen zu leuchten, die im
Finstern sitzen und im Schatten
des Todes, und unsere Schritte
lenken auf den Weg des Friedens.
[10]

Die Quelle wahrer Freiheit findet
sich in Gottes Erbarmen. Einer rein
irdischen Logik erscheint diese
Aussage naiv. Man gibt vielleicht zu,
dass ein wenig Barmherzigkeit die
zwischenmenschlichen Beziehungen
verbessern konnte, aber erst,
nachdem viele andere, dringendere
Probleme geldst sind. Die
Barmherzigkeit an die erste Stelle zu
setzen, ,ist, menschlich gesprochen -
verrickt, aber das Torichte an Gott
ist weiser als die Menschen, und
das Schwache an Gott ist starker
als die Menschen (1 Kor 1, 25)“[11].
Die Welt braucht die Barmherzigkeit,
um die Spirale von Ressentiments,



Neid und Frustration zu verlassen.
Die Familien und die Gesellschaft
brauchen sie.

Das Schwache an Gott: Mit der
Entscheidung des Sohnes Gottes,
Mensch zu werden, ans Kreuz
geschlagen und begraben zu werden,
keimt in der Welt eine neue Freiheit
auf, die nie mehr stirbt. Die
glorreiche Auferstehung des Herrn
vergegenwartigt durch die
Jahrhunderte hindurchdas
Gnadenjahr des Herrn[12]. Mit dem
Weizen wachst jedoch auch - bis
zum Ende der Zeiten — das
Unkraut[13]. Zusammen mit den
Zeichen echter Befreiung werden in
der Geschichte stdndig Anzeichen
von Sklaverei sichtbar. Der Satan
verlangt, uns sieben zu dirfen wie
Weizen, aber der Herr hat fiir Petrus
gebetet, dass sein Glaube nicht
erlischt, und so starkt dieser uns im
Glauben[14]. Der Welt, die sich nach
Freiheit sehnt, ohne sie finden zu



konnen, bietet die Kirche
unermudlich die Barmherzigkeit des
Herrn an, die die Freiheit der
Kinder Gottes[15] mit sich bringt.

Die Zusammenfassung eines
ganzen geistlichen Weges der
Kirche

Auf dem Weg der Christen hat
inmitten von Licht und Schatten nie
die Hilfe der gottlichen
Barmherzigkeit gefehlt: Durch den
Heiligen Geist, der in der Kirche lebt,
mit der realen Gegenwart Christi in
der Eucharistie und mit der stets
aktuellen Fiirsprache der Jungfrau
Maria ergiefsen sich stdndig Strome
der Barmherzigkeit in die Welt.[16]
Im Jahre 2002 erklarte der hl.
Johannes Paul II., der seine zweite
Enzyklika, Dives in misericordia, der
Liebe Gottvaters zu den Menschen
gewidmet hatte, den Sonntag nach
Ostern zum Sonntag der gottlichen
Barmherzigkeit. Er folgte damit



einem Vorschlag der hl. Maria
Faustyna Kowalska, die er selbst
heiliggesprochen hatte. ,Es ist
wichtig, der Welt dieses Feuer der
Barmherzigkeit zu bringen. In der
Barmherzigkeit Gottes wird die Welt
den Frieden finden“[17].

Benedikt XVI. griff dieses dringende
Anliegen seines Vorgangers immer
wieder auf. ,Wie Schwester Faustyna
machte sich seinerseits Johannes
Paul II. zum Apostel der gottlichen
Barmherzigkeit. Der Abend jenes
unvergesslichen Samstags, des 2.
April 2005, als er die Augen fur diese
Welt schloss, war gerade der
Vorabend des zweiten Ostersonntags,
und viele bemerkten die einzigartige
Figung, die in sich die marianische
Dimension — den ersten Samstag des
Monats — und jene der gottlichen
Barmherzigkeit vereinte. In der Tat
hat sein langes und vielgestaltiges
Pontifikat hier seinen Kern; seine
ganze Sendung im Dienst der


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/de.html

Wahrheit tiber Gott und den
Menschen und des Friedens in der
Welt 1asst sich in dieser
Verkiindigung zusammenfassen.“[18]
Auch in der Pralatur gibt es dieses
providenzielle Zusammentreffen: An
der Hand Mariens, Mater
misericordiae, geht das Marianische
Jahr der Familie zu Ende und beginnt
das Jahr der Barmherzigkeit.

,Das Antlitz Gottes — sagte Papst
Franziskus bei seinem ersten
Angelus - ist das eines barmherzigen
Vaters, der immer geduldig ist“[19].
Die Entschiedenheit, mit der der
Heilige Vater von der Barmherzigkeit
spricht, hat ihre Wurzeln in seiner
eigenen Berufung. Von daher ist sein
bischofliches Motto, »miserando
atque eligendo« sehr sprechend, das
er beibehielt, als er auf den Stuhl
Petri gewahlt wurde. Es sind Worte,
die auf die Berufung des Matthdus
anspielen: Jesus sah ihn mit viel
Liebe an und erwdhlte ihn.



»Aus dem Herzen der Dreifaltigkeit,
aus dem tiefsten Inneren des
gottlichen Geheimnisses entspringt
und quillt ununterbrochen der grofie
Strom der Barmherzigkeit“[20]. Die
Entscheidung des Papstes, ein Jahr
der Barmherzigkeit auszurufen, fasst
letztendlich einen ganzen geistlichen
Weg der Kirche zusammen, greift
einen Impuls des Heiligen Geistes fur
unsere Zeit auf. Am Tag, nachdem er
die Heilige Pforte der Peterskirche
geoffnet hatte, erkldrte der Papst:
,Die Kirche braucht diesen
aufSerordentlichen Moment. In
unserer Zeit, in der ein tiefgreifender
Wandel stattfindet, ist die Kirche
aufgerufen, ihren besonderen
Beitrag zu leisten und die Zeichen
der Gegenwart und der Nahe Gottes
sichtbar zu machen. Und das
Jubildumsjahr ist eine gunstige Zeit
fur uns alle, um die gottliche
Barmherzigkeit, die tiber alle
menschlichen Grenzen hinausgeht
und das Dunkel der Suinde



uberstrahlt, zu betrachten und so zu
uberzeugteren und fruchtbareren
Zeugen zu werden.[21]

Die Pforte der Barmherzigkeit

Dankt dem Herrn, denn er ist
giitig, denn seine Huld wahrt ewig.
[22] Bei der OffnungHeiligen Pforte
im Petersdom wurde der Psalm 117
(118) gesungen, der mit diesem Vers
beginnt und endet. Mit dem Motiv
der Barmherzigkeit verbindet sich
das der Tiir: Offnet mir die Tore zur
Gerechtigkeit, damit ich eintrete,
um dem Herrn zu danken. Das ist
das Tor zum Herrn, nur Gerechte
treten hier ein.[23]

Rein pragmatisch gesehen, ist eine
Tir einfach nur ein Durchgang, der
zwei Bereiche trennt bzw. verbindet.
Die Tur selbst scheint keine weitere
Bedeutung zu haben. Bedeutsam
sind vielmehr die angrenzenden
Bereiche, nicht die Tir. Und dennoch
ladt das heilige Jahr uns ein, bei



diesem Motiv zu verweilen, es als
Symbol unseres Lebens, unserer
Pilgerschaft auf Erden, zu sehen und
zu bedenken, was es bedeutet, diese
Schwelle der Hoffnung zu
uberschreiten, um es mit einem vom
hl. Johannes Paul II. gern
verwendeten Ausdruck zu sagen.

In der Heiligen Schrift hat die Tur
grofse symbolische Bedeutung: vom
Eingang des Zeltes, in dem Abraham
sitzt, als er den Besuch Jahwes
empfangt[24], iber den Eingang des
Offenbarungszeltes, wo Moses mit
Gott von Angesicht zu Angesicht
sprach[25], bis zu den Stadttoren der
grofden Vision Ezechiels[26]. Alle
diese Bezlge flief3en in die Szene des
Johannesevangeliums ein, als der
Herr sich selbst die Tur zu den
Schafen[27] nennt.

Die Heilige Pforte erinnert uns
besonders lebendig daran, woher die
Erlosung kommt: vom Schafstall



Gottes, vom Raum Gottes, in den er
uns einladt einzutreten. Wie der
Soldat, derWache steht, so miissen
wir vor den Toren Gottes stehen.
Das ist Gebet! Oder wie ein Hund
zu Fiif$en seines Herrn liegt, so
bergen wir uns bei Gott.[28] Die
Erlosung besteht nicht in dem, was
wir tun konnen, sondern in dem, was
Gott fur uns tut. ,,Fiir den Menschen
kann es keine andere Quelle der
Hoffnung als das Erbarmen Gottes
geben“[29].

Manchmal denken wir Menschen,
dass es in Wirklichkeit keine Tir zur
Losung unserer Probleme gibt, sogar
wenn es sich um kleinere Note
handelt. Wir versuchen einfach,
unsere Angste und Schwierigkeiten
mehr schlecht als recht zu
uberstehen. Wir geben ihnen lieber
erst gar keinen Namen und
vermeiden, zu sehr an sie zu
denken... Und selbst, wenn es uns
schlecht geht, glauben wir nicht, dass



Gott unsere Schwierigkeiten 16sen
konnte. Mehr mit Taten als mit
Worten sagen wir ihm haufig: Ich
will nicht ewig leben. Lass mich;
denn nur ein Hauch sind unsere
Tage.[30]

Und trotzdem kommt Gott denen
entgegen, die ihn nicht suchen[31]
und ladt uns ein, der Hoffnung die
Tir zu 6ffnen. Das Jubildumsjahr ist
»ein Heiliges Jahr, um in uns die
Freude tiefer zu verspiuiren, dass wir
von Jesus wiedergefunden wurden,
der als Guter Hirt gekommen ist, uns
zu suchen, weil wir uns verirrt
hatten“[32].

Was Gott am meisten gefallt

Wir befinden uns daher an der
Schwelle der Zeit, in der wir die
befreiende Kraft der gottlichen
Barmherzigkeit besonders erfahren
konnen, da sie uns unsere Stinden
vergibt und uns fir die anderen
Menschen 6ffnet. ,Dieses



Jubildumsjahr ist also ein
hervorragender Augenblick fiir die
Kirche zu lernen, einzig und allein
das zu wahlen, »was Gott am meisten
gefallt«. Und was ist es, das »Gott am
meisten gefallt«? Seinen Kindern zu
vergeben, ihnen Barmherzigkeit zu
erweisen, damit sie ihrerseits den
Bridern vergeben konnen und wie
Fackeln der Barmherzigkeit Gottes in
der Welt erstrahlen konnen. Das ist
es, was Gott am meisten gefallt.“[33]

Die Versohnung mit Gott, die uns in
der Beichte geschenkt wird, dem
Sakrament, das im Zentrum des
Jubildumsjahres steht[34], 6ffnet eine
Tur, um die Menschen unseres
Umfelds in unser Leben eintreten zu
lassen. Denn die Barmherzigkeit
Gottes ist kein Schutzmantel, der
unsere Erbarmlichkeiten tiberdeckt,
ohne etwas an unserem Leben zu
dndern. Im Gegenteil, seine
Barmherzigkeit wandelt uns ganz
um, sie macht uns zu Menschen, die



so barmherzig sind wie der Vater[35].
Das sind wir, wenn wir dem
vergeben, der uns verletzt hat oder
wenn wir uns fiir ein Werk der
Barmherzigkeit einsetzen, wenn wir
die erlosende Botschaft des
Evangeliums
jemandembekanntmachen, der weit
entfernt von Gott lebt. Wenn wir uns
der Barmherzigkeit Gottes ndhern,
dann werden wir notwendigerweise
selbst zu Boten seines Erbarmens fiir
unsere Umgebung. Das Herz des
Herrn ist ein barmherziges Herz,
das sich der Menschen erbarmt
und zu ihnen kommt. Unsere
Hingabe, unser Dienst an den
Menschen, ist ein Zeichen dieser
Barmherzigkeit Gottes, nicht nur
uns gegenuiber, sondern fiir die
ganze Menschheit.[36]

Carlos Ayxela




[1] Jes 61, 1-2 (vgl. Lk 4, 18-19).
[2] Lk 4, 21.

[3] Vgl. Joh 1, 29.

[4]Lk 4, 30.

[5]Ps 95, 7-8.

[6] Lev 25, 8.

[7] Vgl. Lev 25, 10. 39ff.

[8] Vgl. Lev 25, 55.

[9] Vgl. Lev 25, 10.

[10] Lk 1, 78-79.

[11] Papst Franziskus, Audienz,
09.12.15.

[12] Lk 4, 16.
[13] Vgl.Mt 13, 24-30.

[14] Vgl. Lk 22, 31.



[15] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 297; vgl. Gal 5, 1.

[16] Brief des Vaters, 4.11.15, Nr. 4.

[17] HL. Joh. Paul II., Homilie,
17.8.2002.

[18] Benedikt XVI., Angelus,
30.3.2008.

[19] Papst Franziskus, Angelus,
17.3.13.

[20] Papst Franziskus, Bulle
Misericordiae Vultus, Nr. 25.

[21] Papst Franziskus, Audienz,
9.12.15.

[22] Ps 118, 1. 29.
[23] Ps 118, 19-20.
[24] Vgl. Gen 18, 1.
[25] Vgl. Num 12, 5.

[26] Vgl. Ez 48, 31.



[27] Joh 10, 7.

[28] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 73.

[29] HI. Joh. Paul II., Homilie,
17.8.2002.

[30] Zjob 7, 16.

[31] HI. Josefmaria, Die Kirche lieben,
Nr. 39.

[32] Papst Franziskus, Homilie,
11.4.15.

[33] Papst Franziskus, Audienz,
9.12.15.

[34] Vgl. Franziskus, Bulle
Misericordiae Vultus, Nr. 17.

[35] Vgl.Lk 6, 36.

[36] HI. Josefmaria, Brief 24.03.1930.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/ewig-wahrt-sein-erbarmen/
(12.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/ewig-wahrt-sein-erbarmen/
https://opusdei.org/de-ch/article/ewig-wahrt-sein-erbarmen/

	Ewig währt sein Erbarmen

