opusdei.org

Erziehung zur
Mafdigung und
Genugsamkeit

"Habt den Mut, eure Kinder zur
Mafdigkeit zu erziehen”, sagte
der heilige Josefmaria bei einer
Begegnung mit Familien, ,,sonst
werdet ihr nichts ausrichten."”
Um diese Tugend geht es nun in
der neuen Serie zu
Familienthemen.

11.01.2012

Wenn Eltern im Rahmen ihrer
Erziehungsarbeit ihren Kindern



einen Wunsch versagen, kann es
leicht sein, dass diese zurtuickfragen,
warum sie einer Mode nicht folgen
sollen, warum sie etwas essen sollen,
das ihnen nicht schmeckt, oder was
sie hindern sollte, mehrere Stunden
mit Internet-Surfen oder PC-Spielen
zu verbringen. Spontan konnen uns
dann Antworten auf die Lippen
kommen wie: ,Weil wir uns das nicht
leisten konnen“, oder: ,,Weil du noch
deine Aufgaben zu machen hast®,
oder bestenfalls: ,,Weil du sonst ein
verzogener Bengel wirst.“

Antworten wie diese haben bis zu
einem bestimmten Grad ihre
Berechtigung und helfen uns
zumindest im Moment Uiber eine
Verlegenheit hinweg. Doch konnen
sie auch ganz unbeabsichtigt die
Schonheit der Tugend der MaRigkeit
verdunkeln und den Effekt haben,
dass sie den Kinder als eine
Verneinung schlechthin all dessen
erscheint, was fir sie anziehend ist.



Wie jede Tugend ist aber auch die
Mafigkeit etwas durch und durch
Positives. Sie befahigt den Menschen,
Herr uiber sich selbst zu sein, sie
bringt Ordnung in die Gefiihlswelt, in
Sehnstuichte und Winsche und in die
tiefsten Neigungen des Ich; dazu
ermoglicht sie uns einen besonnenen
Umgang mit den materiellen Glitern
und macht uns fahig, das hochste Gut
anzustreben. (1) Im Einklang mit
dem heiligen Thomas von Aquin
konnen wir daher sagen, dass die
Mafigkeit an der Wurzel des
sinnlichen und geistigen Lebens sitzt.
(2) Nicht umsonst wird der
aufmerksame Leser der Bergpredigt
Jesu feststellen konnen, dass fast alle
Seligpreisungen mit der Tugend der
Mafigkeit zu tun haben. Ohne sie
kann man weder Gott erkennen,
noch getrostet werden, noch den
Himmel oder die Erde erben, noch
Unrecht mit Geduld ertragen. (3) Die
Mafdigkeit weist den menschlichen



Energien die Richtung, so dass alle
Tugenden in Anwendung kommen.

HERRSCHAFT UBER SICH SELBST

Das Christentum beschrankt sich
nicht darauf zu sagen, dass Genuss
serlaubt“ ist. Es erachtet ihn
vielmehr als ein ausgesprochenes
Gut, denn Gott selbst hat ihn in das
Wesen der Dinge gelegt, als eine
Wirkung der Befriedigung unserer
naturlichen Neigungen. Doch ist
diese Sichtweise ohne weiteres
vereinbar mit dem Bewusstsein der
Erbsiinde, die die Leidenschaften in
Unordnung gebracht hat. Wir
verstehen alle sehr gut, weshalb der
heilige Paulus sagt: ,Ich tue das Bose,
das ich nicht will.“ (4) Es ist als ob
nach dem ersten Stindenfall das Bose
und die Siinde dem menschlichen
Herzen eingepflanzt worden wéren,
sodass dieses nun genotigt ist, sich
gegen sich selbst zu wehren. Hier
zeigt sich die Aufgabe der MafRiigkeit,



die innere Ordnung des Menschen zu
schiitzen und ihn immer wieder auf
das Gute auszurichten.

Einer der ersten Punkte des Buches
,Der Weg“ kann helfen, die Tugend
der MafSigkeit im Leben von
Ménnern und Frauen zu orten:
s,Gewohne dich daran, nein zu
sagen.“(5) Den Sinn dieses Punktes
deutete der heilige Josefmaria
seinem Beichtvater gegentuiber
folgendermafien: ,,Es ist leichter, Ja
zu sagen: dem Ehrgeiz, den
Sinnen ...“(6) Und in einem
Beisammensein erklarte er: ,,Wenn
wir ja sagen, ist alles ein
Kinderspiel, doch wenn wir nein
sagen miissen, kommt es zum
Kampf, und manchmal endet der
Kampf nicht im Sieg, sondern in
der Niederlage. Deswegen miissen
wir uns daran gewohnen, nein zu
sagen, um im Kampf zu siegen.
Denn aus dem inneren Sieg kommt
der Friede des Herzens und auch



der Friede, den man in seine
Familie hineintrdgt, der Friede,
den man in die Gesellschaft und in
die ganze Welt hinaustrdagt.“ (7)

Nein sagen konnen fiihrt oftmals
zum inneren Sieg, der eine Quelle
des Friedens ist. Nein sagen besteht
darin, sich allem zu widersetzen, was
uns von Gott entfernt — der Eitelkeit
des Ich und den ungeordneten
Leidenschaften. Es ist der einzige
Weg, um zur Freiheit zu gelangen.
Und es ist eine Weise, sich in der
Welt und gegen sie aufzustellen.

Wenn einer zu allen und zu allem Ja
sagt, was ihn umgibt und anzieht,
verliert er gewissermaifien seine
Personlichkeit, wird er zu einem
»<Anonymus®. Er ist wie eine fremd
gesteuerte Marionette.
Moglicherweise kennen wir solche
Menschen. Sie konnen den Reizen
und Wiinschen ihrer Umgebung
nicht widerstehen. Es sind



kriecherische Menschen, deren
aufSerliche Dienstfertigkeit
Charakterschwéache, wenn nicht
Heuchelei offenbart. Immer aber
sind es Menschen, die sich nicht mit
einem aufrichtigen Nein das Leben
kompliziert machen wollen.

Einer, der zu allem Ja sagt, zeigt, dass
ihm aufler seiner eigenen Person im
Grunde genommen nichts wichtig ist.
Wer im Gegensatz dazu weif3, dass er
einen Schatz im Herzen tragt (8),
kampft gegen alles, was diesem
entgegensteht. Deshalb heifst
Neinsagen zu einigen Dingen vor
allem auch, zu anderen Dinge klar
und eindeutig zu stehen, in der Welt
einen konkreten Platz einzunehmen
und gegeniber den Mitmenschen die
eigene Werteskala, die personliche
Seins- und Verhaltensweise offen zu
legen. Es bedeutet ganz klar, den
Charakter schmieden zu wollen,
dafiir einzustehen, was man
tatsachlich schatzt, und dies durch



die Art des Handelns zu erkennen zu
geben.

Mit Menschen oder Dingen, die
ausgewogen sind, verbinden wir
Eigenschaften wie Festigkeit und
Konsistenz — Mdj3igkeit heifst, Herr
iiber sich selbst sein. Diese
Eigenschaft erlangen wir, wenn wir
uns dessen bewusst sind, dass ,,wir
nicht allem, was wir korperlich
oder seelisch empfinden,
hemmungslos freien Lauf geben
diirfen. Nicht alles, was wir
machen kénnen, sollen wir auch
machen. Wohl ist es angenehmer,
sich von den sogenannten
natiirlichen Trieben fortreifen zu
lassen. Aber am Ende dieses Weges
steht nur die Traurigkeit, das
Alleinsein mit dem eigenen Elend.“

9

Am Ende ist der Mensch von den
Stimmungen abhéngig, die die
Umgebung in ihm weckt, ohne dass



ihn das Gluck, das er in fliichtigen,
falschen Gefiihlsregungen sucht,
jemals sattigt, eben weil sie
vorubergehend sind,. Wer die
Mafdigkeit nicht lebt, kann den
Frieden nicht finden, engagiert sich
hier und da, ist unbestandig und in
einer rastlosen Suche befangen, die
zu einer richtigen Flucht vor sich
selber wird. Er bleibt ein ewig
unglicklicher Mensch, nie zufrieden
mit dem, was ihm die
augenblickliche Lebenssituation
bietet, so als misse er in einem fort
auf neue Gefiihlserlebnisse aus sein.

Bei wenigen Lastern sieht man die
Versklavung des Menschen durch die
Stinde deutlicher als bei der
Unmafdigkeit. Wie der Apostel sagt,
»haltlos wie sie sind, geben sie sich
der Ausschweifung hin“ (10). Der
Unmafige scheint die Kontrolle tiber
sich verloren zu haben, da er so ganz
und gar damit beschaftigt ist, immer
neue Befriedigungen zu suchen. Im



Gegensatz dazu tragt die Mafdigkeit
reiche Fruichte: unter anderem
Gelassenheit und Ruhe. Sie 16scht die
Leidenschaften nicht aus und leugnet
sie nicht, aber sie macht den
Menschen zum Herren uber sie. Der
Friede ist ,Ruhe in der Ordnung*“
(11). Er findet sich nur in einem
Herzen, das seiner selbst sicher und
bereit ist, sich zu verschenken.

MASSIGKEIT UND NUCHTERNHEIT

Wie kann man die Tugend der
Mafigkeit lehren? Der heilige
Josefmaria hat diese Frage bei
zahlreichen Gelegenheiten
angesprochen und vor allem zwei
Gedanken unterstrichen: Die
Erziehung verlangt Starke und gutes
Beispiel, aber auch die Forderung
der Freiheit. Eltern sollen den
Kindern daher beibringen,
»niichtern zu leben, ein wenig
spartanisch, das heifst, christlich
zu leben. Das ist schwierig, doch



man muss stark sein! Habt den
Mut, eure Kinder zur Majsigkeit zu
erziehen, sonst werdet ihr nichts
erreichen.“(12)

Aus diesen Worten geht die grofie
Bedeutung der Mafiigkeit deutlich
hervor. Doch mag erstaunen, dass
der heilige Josefmaria der Ansicht ist,
ein spartanisches Leben sei ein
Synonym fir ein christliches Leben
und umgekehrt: dass sich christlich
durch spartanisch erklart. Die
Losung dieses Paradoxons mag darin
liegen, dass der spartanische
Lebensstil viel mit Mut zu tun hat -
und dieser gehort zur Tugend der
Stérke.

Nun sind hier aber wiederum zwei
Bedeutungen der Tugend des Mutes
zu unterscheiden: Erstens muss man
selbst mutig sein, um sich diesen
spartanischen, das heifst christlichen,
Lebensstil anzueignen. Denn
niemand kann geben, was er nicht



hat, und dies gilt umso mehr, wenn
man bedenkt, dass es bei der
Erziehung zur Mafdigkeit auf das
Beispiel und die eigene Erfahrung
ankommt. Gerade weil es um eine
Tugend geht, deren Auflerungen im
Verzicht und in der Loslésung
bestehen, ist es wesentlich, dass jene,
die man dazu erziehen will, ihre
Auswirkungen auch leibhaft vor sich
sehen.

Wenn Eltern, die nuchtern und
bescheiden leben, auch wirklich froh
und voll inneren Friedens sind,
spornt das die Kinder an, so zu leben
wie sie. Auf die einfachste und
naturlichste Art wird diese Tugend in
der Familie weitergegeben, vor allem
solange die Kinder noch klein sind.
Wenn sie sehen, dass die Eltern
souveran auf etwas verzichten
konnen, wofur sie eine kleine
Schwiche haben, oder zum Wohl der
Familie — etwa um den Kindern bei
den Schulaufgaben zu helfen oder



die Kleinen zu baden, zu fiittern oder
mit ihnen zu spielen - ein
Freizeitvergniigen sausen lassen,
werden sich die Kinder den Sinn
dieser Handlungen zu eigen machen
und ihren Einfluss auf die
Atmosphaére erkennen, die sie zu
Hause einatmen.

An zweiter Stelle braucht es Mut, um
die Tugend der Mafdigkeit als einen
guten und winschenswerten
Lebensstil vorzugeben. Wenn die
Eltern selbst gentigsam leben, ist es
ganz sicher einfacher, den Kindern
diesen Lebensstil attraktiv zu
prasentieren. Doch konnten den
Eltern Zweifel kommen, ob sie nicht
die legitime Freiheit der Kinder
beschrianken und ihnen
unberechtigterweise ihren eigenen
Lebensstil aufzwingen. Dazu
konnten sie sich fragen, ob es
uberhaupt sinnvoll ist, den Kindern
verpflichtend aufzuerlegen oder zu
befehlen, was sie offensichtlich nicht



akzeptieren konnen oder wollen.
Auch wenn sie einer Kinderlaune
Widerstand leisten — bleibt dieses
Verlangen nicht trotzdem in den
Kindern bestehen, umso mehr, wenn
sie das Objekt ihrer Begierde bei
ihren Freunden sehen? Fordert man
in ihnen nicht das Gefiihl, im
Vergleich mit ihren Freunden
,diskriminiert“ zu werden? Oder
schlimmer noch, konnte es nicht
sein, dass sie sich von den Eltern
entfernen oder ihnen gegentiber
nicht mehr aufrichtig sind?

Wenn wir realistisch sind, mussen
wir zugeben, dass keines dieser
Argumente im Letzten tiberzeugt.
Wer gentgsam lebt, entdeckt, dass
die MaRigkeit ein Gut ist, und dass es
daher nicht darum geht, den Kindern
in absurder Weise eine unertrigliche
Last aufzubtiirden, sondern sie auf
das Leben vorzubereiten. Die
Niuichternheit ist nicht einfach ein
Lebensstil, den ein Mensch ,,wahlt®,



den man aber niemandem
vorschreiben darf, sondern sie ist
eine Tugend, die notig ist, damit wir
ein wenig Ordnung in das innere
Chaos bringen, das die Erbstiinde in
der menschlichen Natur verursacht
hat.

Daher muss sich jeder Mensch
bemithen, diese Tugend zu
erwerben, wenn er Herr uber sicher
selber sein will. Sicherlich ist in der
Erziehung das gute Beispiel alleine
nicht ausreichend. Man muss auch
Erklarungen liefern konnen und die
Gelegenheiten fordern, in denen die
Kinder diese Tugend uben konnen.
Man muss aber auch den Reizen der
Umwelt und den ganz sicher
naturlichen, durch die erwachende
Begierde aufkeimenden Launen des
Kindes im gegebenen Moment — und
mit der Hilfe Gottes — Widerstand
leisten konnen.

FREIHEIT UND MASSIGKEIT



Im Ubrigen geht die Erziehung zur
MafRigkeit Hand in Hand mit der
Erziehung zur Freiheit. Es sind zwei
unterschiedliche Bereiche, aber sie
sind nicht voneinander zu trennen,
vor allem weil die Freiheit die ganze
Person ,durchsetzt“ und Grundlage
jeder Erziehungsarbeit ist. Die
Erziehung ist darauf ausgerichtet,
einen Menschen zu befahigen, frei
die richtigen Entscheidungen im
Hinblick auf seine Lebensgestaltung
zu fallen.

Eltern, die ihr Kind so sehr behtiten,
dass sie am Ende den Willen des
Kindes durch ihren ersetzen und
jede seiner Bewegungen
kontrollieren, erziehen nicht. Auch
bei einem Giberméfig autoritdren
Stil, der dem Kind keinen Freiraum
zur Entfaltung der Personlichkeit
und zur eigenen Urteilsbildung 1asst,
kann Erziehung nicht stattfinden. In
beiden Fallen wird das Ergebnis
einer Ablichtung unserer selbst oder



der Karikatur eines konturlosen
Menschen dhneln.

Richtig ist es, das Kind altersgemais
selbst wahlen und Entscheidungen
treffen zu lassen und ihm dabei die
Konsequenzen seines Handels vor
Augen zu fihren. Zugleich soll es den
Ruckhalt der Eltern und all derer, die
sich an seiner Erziehung beteiligen,
spuren, um die richtigen
Entscheidungen zu treffen und
Fehlentscheidungen gegebenenfalls
zu korrigieren.

Eine Begebenheit, die der heilige
Josefmaria aus seiner Kindheit
erzahlt, illustriert dies: Seine Eltern
gaben seinen Launen nicht nach.
Und wenn er von einer Speise, die
ihm nicht schmeckte, nicht nehmen
wollte, nahm seine Mutter das in
Ruhe zur Kenntnis, servierte ihm
aber auch nichts anderes. Das
wiederholte sich, bis er eines Tages
den vollen Teller an die Wand



schleuderte ... Seine Eltern liefen
den Schmutzflecken einige Monate
stehen, damit er die Folgen seiner
Handlung deutlich vor Augen hatte.
(13)

Die Haltung der Eltern des heiligen
Josefmaria zeigt, wie man die
Achtung vor der Freiheit des Kindes
mit der notigen Starke angesichts der
Launen der Kinder auf einen Nenner
bringt. Nattrlich wird die
Vorgangsweise je nach Situation
unterschiedlich sein. In der
Erziehung gibt es keine allgemeinen
Rezepte. Worauf es ankommt, ist, das
Beste fur das Kind zu suchen und aus
der eigenen Erfahrung Klarheit
dartiber zu haben, welches die guten
Dinge sind, die das Kind lieben
lernen soll, und welche ihm schaden
konnten. Das Prinzip des Achtung
der Freiheit soll man auf alle Falle
aufrechterhalten und fordern. Es ist
besser, wenn sich das Kind
gelegentlich verrennt, als wenn ihm



die Erziehungsverantwortlichen
stdndig das eigene Urteil aufzwingen,
insbesondere wenn die Kinder dieses
als unvernunftig oder sogar
willkirlich empfinden.

Die kleine Anekdote vom
zerschlagenen Teller 14sst uns auf
einen Bereich zuriickkommen, der
am Beginn jeder Erziehung zur
Tugend der Mafdigkeit steht: das
Essen. Alles was man unternimmt,
um gutes Benehmen, Zigelung und
Mafs bei Tisch zu fordern, hilft bei
der Erlangung dieser Tugend.

Sicherlich bringt jedes Alter
besondere Gegebenheiten mit sich,
auf die die Erziehung jeweils in
angepasster Weise eingehen muss. So
erfordert die Pubertét ein erhohtes
Augenmerk auf die sozialen
Beziehungen, als dies in der Kindheit
der Fall ist, wobeli es in diesem Alter
dann schon maéglich ist, Grinde fir
den einen oder anderen Lebensstil



anzufiuhren. Die Mafdigkeit beim
Essen lasst sich hingegen schon bei
kleinen Kindern relativ leicht
fordern. Dabei geben ihnen die
Eltern einige Instrumente mit auf
den Weg — Willensstarke und
Selbstbeherrschung —, die ihnen
zweifellos niitzlich sein werden,
wenn in der Pubertdt dann die
Gelegenheiten kommen, sich aus
eigenem Antrieb um die MafSigkeit
zu bemiihen.

Den Speiseplan abwechslungsreich
gestalten, den Kindern Launen oder
Eigenheiten nicht durchgehen lassen
und sie ermuntern, auch das
aufzuessen, was ihnen nicht so
schmeckt oder was sie sich selbst
genommen haben, ihnen beibringen,
das Besteck zu bentiitzen oder erst
mit dem Essen zu beginnen, wenn
alle sich genommen haben: Das alles
sind konkrete Mittel, um den Willen
des Kindes zu starken. Zusatzlich
wirkt das familidare Klima, das die



Eltern — mit Mut zur Nuchternheit —
zu schaffen sich bemtihen, in der
Kindheit am besten und fast wie
durch Osmose, ohne dass man etwas
Besonderes unternehmen miusste.

Wenn das Essen, das von einer
Mabhlzeit Uibrig ist, nicht
weggeworfen, sondern aufgehoben
und wiederverwertet wird, um ein
anderes Gericht spater zu erganzen;
wenn die Eltern zwischen den
Mahlzeiten nicht essen oder bei einer
Nachspeise, die viel Anklang
gefunden hat, zuerst die anderen
nachnehmen lassen, empfinden die
Kinder ein solches Verhalten als das
Natirlichste der Welt. Im geeigneten
Augenblick werden ihnen die Eltern
dann auch eine verstandliche
Erklarung dafiir geben konnen,
warum sie so handeln sollen: Sie
konnen einen Bezug zur Gesundheit
herstellen oder erklaren, dass es
schon ist, grofdziigig zu sein und so
den Geschwistern seine Liebe zu



zeigen, oder dass es auch eine Art
und Weise ist, fir Jesus ein kleines
Opfer zu bringen ... Motive, die die
Kinder oft besser verstehen, als
Erwachsene manchmal meinen.

J.M. Martin y J. De la Vega

[1] vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 1809.

[2] vgl. H]l. Thomas von Aquin ,
Summa Theologiae II-11, q. 141, aa. 4,
6,yS.Th. I, q. 76, a. 5.

[3] vgl. Mt 5, 3-11.
[4] ROm 7, 19.
[5] HI Josemaria, Der Weg, Nr. 5.

[6] H]. Josemaria, Aufzeichnungen, in
P. Rodriguez (Hrsg.), Camino. Edicion
critico-historica, Rialp, Madrid 2002,
S. 221.



[7] Ebendort.
[8] vgl. Mt 6, 21.

[9] HI. Josemaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

[10] Eph 4, 19.

[11] HI. Agustinus, De civitate Dei, 19,
13.

[12] HI. Josemaria, Beisammensein
im Colegio Castelldaura (Barcelona),
28-X1-1972. Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[13] vgl. A. Vazquez de Prada, Der
Grunder des Opus Dei (I), Adamas,
Koln 2011, S. 34.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-


https://opusdei.org/de-ch/article/erziehung-zu-maigkeit-und-nuchternheit-1/

ch/article/erziehung-zu-maigkeit-und-
nuchternheit-1/ (23.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/erziehung-zu-maigkeit-und-nuchternheit-1/
https://opusdei.org/de-ch/article/erziehung-zu-maigkeit-und-nuchternheit-1/

	Erziehung zur Mäßigung und Genügsamkeit

