opusdei.org

Neue Horizonte (V):
Durch Maria zu Jesus

Der hl. Josefmaria betete schon
als Kind zur Muttergottes. Als
er alter wurde, machte er noch
weitere Entdeckungen: er fand
sich geborgen in den Armen
einer Mutter, die ihm so nahe
war, wie der Himmel.

22.04.2018

Am Fufde des Kreuzes verharrten
beim Herrn seine Mutter Maria mit
einigen anderen Frauen und
Johannes, dem jingsten der Apostel.
Nur diese wenigen Menschen sind in



diesen dramatischen Stunden bei
ihm. Aufer ihnen gibt es noch eine
Menge Neugieriger und
Opportunisten, die Handvoll
Soldaten, die ihn zum Kalvarienberg
gebracht hatten, und die Anklager,
die sich unentwegt tiber ihn lustig
machen und schon ihren «Sieg»
genief3en. Und die anderen Jinger?
Sie waren geflohen.

Johannes berichtet uns: «Als Jesus
seine Mutter sah und bei ihr den
Junger, den er liebte, sagte er zu
seiner Mutter: Frau, siehe, dein Sohn!
Dann sagte er zu dem Junger: Siehe,
deine Mutter! Und von jener Stunde
an nahm sie der Jinger zu sich» (Joh
19,26-27).

In der Person des jungen Apostels
wird die Mutter Christi «dem
Menschen als Mutter gegeben -
jedem Einzelnen und allen!»[i] Von
diesem Augenblick an ist Maria zur
Mutter der Christen geworden. Die



ersten Junger haben das sofort
verstanden. Als sie daher nach der
Himmelfahrt die Abwesenheit des
Herrn spirten, scharten sie sich um
sie: «Sie alle verharrten dort
einmutig im Gebet, zusammen mit
den Frauen und mit Maria, der
Mutter Jesu, und mit seinen
Briidern» (Apg 1,14).

Auch wir sind aufgerufen, ganz
personlich die Erfahrung zu machen,
dass Maria unsere Mutter ist, und
dann so wie Johannes zu reagieren,
der die Mutter Christi «zu sich
genommen» hat. Er «flhrt sie ein in
den gesamten Bereich seines inneren
Lebens, das heifst in sein
menschliches und christliches
JIch‘»[ii]. Das ist ein sehr
personlicher Weg, den jeder auf
seine Weise zurticklegt, - und zu der
Zeit, die fur ihn die richtige ist.

«Auch ich bin ein Kind meiner
Mutter Maria»



Der hl. Josefmaria verehrte schon
seit seiner Kindheit die Muttergottes.
Im Laufe seines Lebens hatte er das
nie vergessen. Im Mai 1970 sagte er
wahrend einer Novene zur
Muttergottes von Guadalupe: «Ich
rate euch, zumal in diesem
Augenblick, euch in die Zeit eurer
Kindheit zurtiickzuversetzen, auch
wenn es einige Muhe kosten mag -
ich kann mich noch gut daran
erinnern —, als ihr euch das erste Mal
bewusst und willentlich an die
Mutter Gottes gewandt habt»[iii]. Wir
wissen, dass ihn seine Mutter schon
als Kleinkind der Muttergottes von
Torreciudad dargebracht hat, aus
Dankbarkeit dafiir, dass sie ihn von
einer todlichen Krankheit geheilt
hatte. Von seinen Eltern lernte er,
zur Jungfrau Maria zu beten. Nach
vielen Jahren erinnerte er sich noch
daran: «Jeden Morgen und jeden
Abend bringe ich mich selbst auch
jetzt noch immer jeden Tag der
Muttergottes dar, wie ich es von



meinen Eltern gelernt habe: O meine
Gebieterin, o meine Mutter! Dir bringe
ich mich ganz dar; und um dir meine
Hingabe zu bezeigen, weihe ich dir
heute meine Augen, meine Ohren,
meinen Mund, mein Herz....» [iv]

Als der hl. Josefmaria in Zaragoza
wohnte, besuchte er jeden Tag in der
Kathedrale das Gnadenbild der
Virgen del Pilar (Unsere Liebe Frau
von der Sdule). Ihr vertraute er seine
Vorahnungen an, dass der Herr
moglicherweise etwas Besonderes
mit ihm vorhatte. Es existiert noch
heute eine kleine, armselige
Gipsfigur dieser Muttergottes auf der
Sdule, in deren Basis er mit einem
Nagel die Anrufung «Domina, ut sit!»
und das Datum 24.5.1924 eingraviert
hatte. Jahre spater sagte er daruber:
«Diese Statue ist, wie ich schon oft
erzahlt habe, der materielle
Ausdruck meines jahrelangen
Gebetes.»[V]



In Madrid hatte er spater eine
Muttergottesstatue, die er die
«Kussmadonna» nannte, weil er sie
immer beim Nach-Hause-Kommen
oder beim Weggehen kiisste. «Aber
nicht nur dieses Bild bewegte ihn:
auch alle anderen, besonders jene,
die er manchmal weggeworfen auf
der Strafse fand: staubige und
verschmutzte Bildchen oder Drucke,
oder die Statuen und Bilder, die er
auf seinen Wegen durch Madrid
entdeckte. Oder solche, denen er an
seinen taglichen Wegen durch
Madrid begegnete, wie das
Kachelbild, das er jeden Tag sah,
wenn er das Kloster Santa Isabel
verliefs.»[vi]

Aufierdem hatte er beim Betrachten
des Evangeliums gelernt, wie die
ersten Junger mit Maria umzugehen
und Zuflucht zu ihr zu nehmen. Im
Buch Der Rosenkranz, das aus seiner
liebevollen Betrachtung des Lebens
Jesu entstanden war, schreibt er im



Kommentar zum zweiten Geheimnis
des glorreichen Rosenkranzes:
«Petrus und die anderen kehren
nach Jerusalem zuruck - cum gaudio
magno — mit grofder Freude (Lk
24,52). (...) Aber du und ich, wir
fihlen uns verwaist: traurig suchen
wir Trost bei Maria»[vii].

Die Mutterschaft Mariens war also
auch eine der «Entdeckungen», die er
schon als junger Priester machte. Er
héalt das fest in einer seiner
Aufzeichnungen vom September
1932: «Gestern (...) habe ich eine
neue Entdeckung gemacht: wenn ich
der Sohn meines Vaters Gott bin,
dann bin ich auch der Sohn meiner
Mutter Maria.»[viii] Es war nichts
Neues, sondern eine altbekannte, oft
betrachtete und erlebte Wahrheit,
aber sie hatte plotzlich eine vollig
neue Bedeutung erlangt. Und beim
nochmaligen Uberdenken seines
geistlichen Weges fiigt er hinzu: «Zur
Erklarung: Ich bin durch Maria zu



Jesus gekommen, und ich habe sie
immer als meine Mutter betrachtet,
auch wenn ich kein guter Sohn war.
(Von jetzt an werde ich mich
bessern)». Maria hatte ihn zu Jesus
gefiihrt; sie war seine wichtigste
Fursprecherin fiir seine standige
Bitte darum, dass er sehen moge,
was der Herr von ihm verlangte.
Was war dann das Neue daran? Er
erklart es folgendermafien: «Aber
ich sah jetzt meine Beziehung als
Sohn zu meiner Mutter Kklarer als
zuvor, und gestern empfand ich sie
wieder ganz anders. Deshalb sagte
ich bei der hl. Kommunion wahrend
der Messe zu meiner Herrin und
Mutter: Gib mir ein neues Gewand!
Meine Bitte war wirklich berechtigt,
weil gerade ein Marienfest war.»[ix]

Das Thema vom neuen Gewand

erinnert ganz klar an die Stelle beim
hl. Paulus: «Legt den alten Menschen
ab, der in Verblendung und Begierde
zugrunde geht, dndert euer friheres



Leben und erneuert euren Geist und
Sinn! Zieht den neuen Menschen an,
der nach dem Bild Gottes geschaffen
ist in wahrer Gerechtigkeit und
Heiligkeit» (Eph 4,22-24). Diese
neuerliche Entdeckung der
Mutterschaft Mariens weist also Ziige
einer personlichen Bekehrung auf.
Er sieht das mit grofSerer Klarheit
und empfindet es auf neue Weise,
und schliefdlich erbliht es zu einem
einfachen, aber tiefen Vorsatz: «Von
jetzt an werde ich mich bessern.»

Diejenigen, die die Texte des hl.
Josefmaria aufmerksam studiert
haben, haben die Linie aufzuzeigen
versucht, in der sich diese
Entdeckung bewegt. Acht Tage nach
der Notiz, in der er diese Entdeckung
festhilt, die ihm neue Horizonte
eroffnet, notiert er einen Text, der
spater im Weg auftauchen wird:
«Man geht zu Jesus und man kehrt zu
Thm zurtck immer durch Maria!»[x]
Er hatte dies schon seit einiger Zeit in



seinem Inneren erwogen, aber jetzt
begriff er es ganz plotzlich auf neue
und tiefere Weise. Es festigte sich in
ihm die Uberzeugung, wie wichtig
die Jungfrau Maria fir seine
Beziehung zu Gott war. Vier Tage
danach notierte er: «Wie vielen
jungen Leuten wirde ich gerne
zurufen: Gehore Maria... und du
gehorst zu uns!»[xi] Jahre spater
wurde er gefragt, was er damit sagen
wollte. Er antwortete: «Ich will das
sagen, was du ohnehin ganz genau
verstehst. (...) Einerseits, dass man
uberhaupt nichts ausrichten kann,
wenn keine Marienverehrung
vorhanden ist, denn die Seelen
haben dann keine Grundlage fiir das
geistliche Leben. Und andererseits
haben sie mit einer kindlichen
Andacht zur Muttergottes die richtige
Einstellung, um dem Herrn in jedem
Stand zu dienen, ehelos, verheiratet
oder verwitwet, oder als
Priester.»[xii] Maria ist es letztlich,
die uns zu Jesus fuhrt; und Jesus



fihrt uns zum Vater. Sie erleichtert
uns ganz einfach den Zugang zu Gott.

Durch Maria kehrt man zu Jesus
zuruck

Im September 1932 machte sich
Josefmaria haufig Gedenken
daruber, welche Rolle der
Muttergottes auf unserem Weg zu
Gott zukommt. Dabei handelt es sich
ja nicht an erster Stelle darum,
Christus zu finden und zu entdecken,
welches Sein Wille fiir uns ist,
sondern vielmehr darum, zu ihm
»zuruckzukehren®. Seine Sprache
schien vielen neu. Der selige Alvaro
del Portillo erinnert sich zum
Beispiel, dass auch er tiberrascht
war: «Ich fragte also den Vater:
,Warum sagen Sie das? Dass man
durch Maria zu Jesus kommt,
verstehe ich..., aber dass man durch
sie zu ihm zuruckkehrt?’ Er
antwortete: ,Mein Sohn, wenn
jemand das Pech hat, sich durch die



Stinde von Gott zu trennen, oder
wenn er drauf und dran ist, sich von
Gott zu trennen, weil er allmahlich
lau und lustlos wird, dann wird er
wieder Kraft bekommen, wenn er
sich an die Jungfrau Maria wendet.
Er wird die Kraft finden, um
notigenfalls zur Beichte zu gehen
oder in einem vertraulichen
Gesprach ganz aufrichtig die Seele zu
offnen, ohne irgendwelche krummen
Dinge oder halben Geheimnisse mit
dem Teufel zuzulassen... Und durch
Maria gelangt man dann zu
Jesus’.»[xiii]

Sich nach einem Sturz wieder zu
erheben fallt schwer, und es fallt
noch schwerer, wenn man schon
alter ist. Das erlebt man leicht bei
alteren Menschen... Es genugt schon,
sich die Aufmerksamkeit, die der
Sturz eines Alteren auf der Strafle
verursacht, vorzustellen. Dieselbe
Aussage lasst sich auch auf das
Geistige ubertragen. Je alter wir



werden, desto schwerer fallt es uns,
um Verzeihung zu bitten. Es
demiitigt uns, immer in dieselben
Sunden zu fallen, es beschamt uns,
dass wir sie wieder begehen....das in
unseren Alter!...es wird fiir uns
unertraglich, immer wieder unsere
eigene Schwache festzustellen ...und
manchmal geben wir der
Verzweiflung Raum, die uns die
Freude raubt.

Die Hoffnungslosigkeit ist ein
subtiler Feind, der bewirkt, dass wir
uns in uns selbst verschliefsen. Wir
denken, dass wir Gott hintergangen
haben..., es geht uns wie jemandem,
der sich ein elektronisches Gerat
kauft und dann feststellt, dass es
doch nicht so toll ist, wie verheifden...
Aber wenn wir uns in diesem
Zustand befinden, dann erinnert uns
Gott daran, dass er uns durch und
durch kennt. Er konnte uns allen
sagen, wie dem Propheten Jeremias:
«Noch ehe ich dich im Mutterleib



formte, habe ich dich

ausersehen» (Jer 1,5). Deshalb
besteht unsere ganze Sicherheit in
Gottes Liebe zu uns: obwohl er
wusste, wie wir sind, hat er uns so
sehr geliebt, dass er sein Leben fur
uns hingegeben hat. Und das ist nicht
irrtimlich geschehen. Wenn uns
auch diese trostliche Wahrheit nichts
sagt, dann kann der Gedanke an
unsere Mutter fiir uns zu einer
Abkltirzung werden, die uns die
Ruickkehr zu Gott erleichtert[xiv]. Sie
versteht es besonders, uns der
Barmherzigkeit Gottes
naherzubringen, der schon mit
offenen Armen auf uns wartet. In
seiner letzten Generalaudienz sagte
Papst Benedikt XVI.: «<Ich mdchte alle
einladen, ihr festes Vertrauen auf
den Herrn zu erneuern, sich wie
Kinder den Armen Gottes
anzuvertrauen, in der Gewissheit,
dass diese Arme uns immer stiitzen
und uns ermoglichen, Tag fur Tag
voranzuschreiten, auch in der



Mihsal. Ich mochte, dass jeder sich
geliebt fiihlt von jenem Gott, der
seinen Sohn fiir uns hingegeben und
uns seine grenzenlose Liebe gezeigt
hat. Ich mdchte, dass jeder die
Freude empfindet, Christ zu
sein.»[xv] Und gerade damit wir das
spuren, hat uns Gott seine véaterliche
und... mitterliche Liebe zeigen
wollen.

Die «mitterliche» Liebe Gottes wird
hdufig in der HI. Schrift erwahnt.
Eine der vielleicht bekanntesten
Stellen stammt von Jesaja: «Kann
denn eine Frau ihr Kindlein
vergessen, eine Mutter ihren
leiblichen Sohn? Und selbst wenn sie
ihn vergessen wurde: ich vergesse
dich nicht» (Jes 49,15), oder noch
eindringlicher in Jes 66,13: «Wie eine
Mutter ihren Sohn trostet, so troste
ich euch». Aber Gott wollte noch
weiter gehen und uns seine eigene
Mutter schenken, die Frau, in der
sein geliebter Sohn Fleisch



angenommen hat. Die Christen aller
Zeiten haben deshalb die Entdeckung
gemacht, dass Maria ein besonders
bevorzugter und gangbarer Weg zur
unendlichen Liebe des verzeihenden
Gottes ist.

Manchmal begegnen wir Menschen,
denen es mithsam und fremd
erscheint, sich direkt an Gott zu
wenden, oder die es nicht wagen,
Christus direkt anzuschauen. Sie sind
wie Kinder, die lieber zur Mutter
gehen, als zum Vater, wenn sie etwas
angestellt oder etwas Wertvolles
kaputt gemacht haben. Ahnlich
ergeht es vielen Stindern. «Sie
bringen es nicht fertig, ,Vater unser’
zu sagen; aber sie beten das ,Ave
Maria’.»[xvi] So kehren sie durch
Maria zu Jesus zuruck.

Mit der Zirtlichkeit von Kindern
zu Maria gehen

Im Leben des hl. Josefmaria geht die
Entdeckung der Wichtigkeit der



Jungfrau Maria Hand in Hand mit
dem Erleben der geistlichen
Kindschaft. In einem Punkt des
Weges, der unter besonders
schwierigen Umstdnden entstand,
schreibt er: «Mutter! — Rufe es laut,
laut. — Sie hort dich, sieht dich
vielleicht bedroht, und sie — deine
heilige Mutter — bietet dir mit der
Gnade ihres Sohnes ihre miitterliche
Hilfe, ihre liebende Zartlichkeit an:
dann bist du gestarkt zu neuem
Kampfe»[xvii]. Die Menschen in
seiner Umgebung wussten vielleicht
nicht, bis zu welchem Grad er ihnen
mit diesen Zeilen seine eigene
Erfahrung mitteilte. In diesen Jahren
war der hl. Josefmaria ja selbst
gerade dabeli, zu lernen, wie man
sich Gott wie ein kleines Kind ndhern
kann.

Frucht dieser Art zu beten sind sein
Werk Der Rosenkranz und
verschiedene Kapitel des Weges. Die
Textstellen, die wir kurz



durchgegangen sind, zeugen von
diesem vertrauten Umgang mit Gott
und der Muttergottes. Eigentlich ist
der hl. Josefmaria sein ganzes Leben
lang diesen Weg gegangen. Kurz vor
seinem letzten Weihnachtsfest hier
auf der Erde, vertraute er einer
Gruppe an: ,Gewohnlich versuche
ich mich klein zu machen und mich
in den Armen meiner Mutter, der
Jungfrau Maria, zu bergen. Ich sage
dann zum Herrn: ,Jesus, mach mir
ein bisschen Platz. Mal sehen, ob wir
beide in den Armen der Muttergottes
Platz finden! So mach ich es... Ihr
aber musst jeder euren eigenen Weg
finden. Meiner muss nicht der Eure
sein..., es lebe die Freiheit!»[xviii]

Wie die Kinder zu werden ist
naturlich nicht die einzige Art,
Haltungen wie die Demut zu
erreichen, oder dass man sich in den
verschiedenen Lebensumstinden
Gott voll Hoffnung tberldsst, aber es
erleichtert dies und verhilft uns auch



zu einer grofSeren Einfachheit und
Naturlichkeit im Umgang mit Gott.
Und da es ein Weg ist, der gepragt ist
von der Erkenntnis der eigenen
Schwéche und Abhangigkeit, erlaubt
er uns, Gott muheloser die Turen
unseres Herzens zu 6ffnen, die ihm
Zugang zu unserem Innersten
gewdahren.

Kinder sind verletzlich, aber gerade
deshalb sind sie so empfanglich fir
die Liebe: Sie verstehen sehr gut die
Gesten und Haltungen der
Erwachsenen. Deshalb ist es fiir uns
wichtig, uns von Gott anriihren zu
lassen und ihm die Turen unseres
Herzens zu 6ffnen. Der Papst
empfiehlt das besonders den
Jugendlichen: «Er fragt uns, ob wir
uns ein erfilltes Leben wiinschen.
Und ich frage euch in seinem Namen:
Wollt ihr ein erfiilltes Leben? Es
beginnt in dem Moment, in dem du
dich rihren lasst.»[xix] Ein Herz zu
haben bedeutet nicht, dass man sich



der Affektiertheit oder der
Rihrseligkeit tiberldsst. Das ware
nur eine Karikatur der echten
Zartlichkeit. Im Gegenteil — es geht
um eine Wiederentdeckung des
Herzens; sich rihren zu lassen kann
ein Weg sein, um zu Gott zu
gelangen. «Mein armes Herz sehnt
sich nach Zartlichkeit», notierte der
hl. Josefmaria im Jahr 1932. «Si
oculus tuus scandalizat te... Nein, es
ist nicht notig, dass man es wegwirft.
Man kann ja nicht ohne Herz leben
(...). Und dieses Verlangen nach
Zartlichkeit, das du selbst dem
Menschen ins Herz gelegt hast, — wie
sehr findet es doch, wenn der
Mensch dich sucht, Erfillung und
Stillung in der zartlichen Liebe
deines gottlichen Herzens, die dich in
den Tod gefuihrt hat!»[xx] Man kann
auf diesem Weg der Zartlichkeit zu
Maria, und durch sie zu Jesus
gelangen. Genau auf diese Weise
lernen ja die Kinder ihre Miitter
kennen und lernen sie, ihnen das



ganze Leben lang zu vertrauen. Auf
diesem oder auf anderen Wegen, die
Gott uns zeigen mag, gelangen wir zu
dieser ungeheuren neuen Erkenntnis
einer altbekannten Tatsache,
namlich dass wir im Himmel eine
wunderschone Mutter haben, die
allerseligste Jungfrau Maria.

KKk

Die Entdeckung der verschiedenen
«neuen Horizonte», die wir in diesen
Artikeln dargestellt haben, weiteten
das Herz des hl. Josefmaria auf
unsagbare Weise.

Indem er kleine Schritte an der Hand
des Herrn zurucklegte, verstand er
den Sinn des Kreuzes, das ihn dazu
brachte, sich als Kind eines
liebevollen Vaters zu fiithlen. Er
entdeckte die zartliche und nahe
Liebe Jesu Christi, und er lernte, sich
von Gott lieben zu lassen, der unser
Troster ist, indem er IThm mehr als
seinen eigenen Kraften vertraute...



Und nach und nach wurde der HI.
Geist zum Hauptakteur seines
inneren Lebens und seiner Arbeit
auf Erden. Er verstand schliefslich,
dass die Fille des christlichen Lebens
nicht darin besteht, eine Fille von
Aufgaben zu erledigen und zu
einemguten ,Standard“ darin zu
gelangen ,,oder Aufsergewdhnliches
Zu tun..., als vielmehrdarin,sich mit
Christus zu vereinen, Seine
Geheimnisse zu leben, sich Seine
Haltung, Seine Gedanken und Sein
Verhalten anzueignen. Die Heiligkeit
wird daran gemessen, wie sehr das
Mayjs Christiin unserem Lebenerreicht
wird....durchdas Wirken des hl.
Geistes in unserer Seele, der
unserganzes Lebennach dem Seinigen
formt“[xxi]. Indem wir den Schritten
des hl. Josefmaria folgen, konnen
auch wir Gott bitten, dass Er uns die
,0zeane“ des inneren Lebens
erschliefdt, die noch so unbekannt,
aber gleichzeitigimmenssind...
Siewerden uns erlauben,,dass wir



uns in die unermessliche Liebe
Gottes versenken, um sie dann den
Menschen in Wort und Tat kundtun
zu konnen“[xxii]. Es gibt keine
wichtigere und schonere Aufgabe!

Lucas Buch

[i] vgl. Papst Johannes Paul II.,
Enzyklika Redemptoris Mater,
25.3.1987, Nr. 23.

[ii] Ebd., Nr. 45.

[iii] HI. Josefmaria, Niederschrift
seines Gebets in der alten Basilika
Nuestra Sefiora de Guadalupe
(Mexico), 20.5.1970 in: Pedro
Casciaro, Nicht einmal im Traum,
Adamas, Koln 2002, S. 242.

[iv] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 296.



[v] Aufzeichnungen eines
Familientreffens, 26.7.1974, Crénica
1975, S. 223 in AGP, Biblioteca P01).
Das Bild wird in einer Galerie mit
Erinnerungsstiicken aus seinem
Leben im Zentralsitz des Opus Dei in
Rom aufbewabhrt.

[vi] A. Vazquez de Prada, Der
Griinder des Opus Dei , Bd I, S. 389.

[vii] HI. Josefmaria, Der Rosenkranz,
2. Geheimnis des glorreichen
Rosenkranzes.

[viii] H]. Josefmaria, Apuntes intimos,
Nr. 820, 5.9.1932, in: Der Rosenkranz,
Einfihrung in das 2. Geheimnis.

[ix] Ebd.
[x] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 495.

[xi] HI. Josefmaria, Hefte VI, Nr. 825
(Ausgabe vom 17.9.1932) in: P.
Rodriguez, Camino. Edicion critico-
historica, Kommentar zu Punkt 494.



[xii] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
eines Beisammenseins, Madrid,
23.10.1972 in: Der Weg, Punkt 494.

[xiii] Aufzeichnungen aus einem
Gesprach mit Alvaro del Portillo,
Madrid, 4.9.1977, zitiert von P.
Rodriguez, Camino. Edicion critica-
historica, Kommentar Nr. 495.

[xiv] «Die Jungfrau Maria, Mutter des
Herrn und unsere Mutter (...) ist die
Abkiirzung, um zu Gott zu

gelangen» (J. Echevarria, El amor a
Maria Santisima en las ensenanzas
de Msgr. Josefmaria Escriva de
Balaguer, Palabra, 156-157 (1978), S.
341-345.

[xv] Papst Benedikt XVI.,
Generalaudienz, 27.2.2013.

[xvi] J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
S. 120.



[xvii] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr.
516.

[xviii] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus Predigten, 20.12.1974, in: E.
Burkhart/]. Lopez, Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des heiligen
Josefmaria, 2. Bd. S. 69.

[xix] Papst Franziskus, Ansprache,
28.7.2016.

[xx] HI. Josefmaria, Apuntes intimos,
Nr.1658, 9.10.1932, in: P. Rodriguez,
Camino. Edicion critico-historica,
Kommentar zu Nr. 118 (Kommentar
zu Nr. 118, vgl. Mk 9,47).

[xxi] Benedikt XVI, Generalaudienz,
13.04.2011.

[xxii] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 97.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/durch-maria-zu-jesus/
(19.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/durch-maria-zu-jesus/
https://opusdei.org/de-ch/article/durch-maria-zu-jesus/

	Neue Horizonte (V): Durch Maria zu Jesus

