
opusdei.org

Die Weitergabe des
Glaubens (1)

Der Charakter, die
Persönlichkeit, die
Gewohnheiten ... werden in der
eigenen Familie geprägt; in ihr
lernt man auch mit Gott
Umgang zu pflegen. Die
Aufgabe wird von Tag zu Tag
notwendiger, wie in diesem
Artikel dargelegt wird.

11.06.2017

Jedes Kind ist ein Vertrauenserweis
Gottes den Eltern gegenüber. Er
vertraut ihnen die Sorge und die



Führung eines Geschöpfes an, das
zur ewigen Glückseligkeit berufen
ist. Der Glaube ist das kostbarste
Erbe, das man den Kindern
weitergeben kann. Mehr als das, es
ist das einzig wirklich Wichtige, weil
es dasjenige ist, was dem Leben den
letzten Sinn gibt. Außerdem
überträgt Gott nie eine Aufgabe,
ohne die unerlässlichen Mittel zu
geben, um sie ausführen zu können.
Und deshalb gibt es keine
menschliche Gemeinschaft, die so gut
für das Wurzelschlagen des Glaubens
in den Herzen geeignet ist wie die
Familie.

DAS PERSÖNLICHE ZEUGNIS

Die Glaubenserziehung besteht nicht
bloß in einer Unterweisung, sondern
sie vermittelt eine Lebensbotschaft.
Auch wenn das Wort Gottes von
selbst wirksam ist, wollte sich der
Herr auf das Zeugnis und die
Mittlerschaft der Menschen stützen,



um es zu verbreiten: das Evangelium
überzeugt dann, wenn man es
lebendig vor Augen hat.

Das gilt besonders hinsichtlich der
Kinder, die nur schwer
unterscheiden können, was gesagt
wird und wer es sagt; und das wirkt
sich noch stärker aus, wenn wir an
die eigenen Kinder denken, da sie
nicht klar unterscheiden zwischen
dem Vater oder der Mutter, die
beten, und dem Gebet selbst. Mehr
noch: das Gebet ist für sie darüber
etwas besonders Wertvolles,
Liebenswertes und Wichtiges, weil es
ihr Vater oder ihre Mutter ist, die
beten.

Aus diesem Grund besitzen die
Eltern alle Voraussetzungen, um
ihren Kindern den Glauben
weiterzugeben. Gott erwartet von
ihnen nicht so sehr Worte, sondern
dass sie fromm und einfach sind. Ihr
persönliches Zeugnis soll den



Kindern immer ganz natürlich vor
Augen stehen, ohne sie ständig
belehren zu wollen.

Manchmal genügt es schon, wenn die
Kinder sehen, wie froh die Eltern
nach einer Beichte sind, um den
Glauben in ihren Herzen zu festigen.
Die Beobachtungsgabe der Kinder
darf nicht unterschätzt werden, auch
wenn sie scheinbar noch unreif sind.
In Wirklichkeit sehen sie alles, was
an ihren Eltern gut und was weniger
gut ist. Alles, was sie tun oder
unterlassen, enthält für sie eine
Botschaft, die dazu beiträgt sie zu
bilden oder zu verbilden.

Benedikt XVI. hat mehrmals gesagt,
dass die tiefgehenden
Veränderungen in den Institutionen
und in den Menschen normalerweise
von den Heiligen ausgelöst werden
und nicht von den besonders Weisen
oder Mächtigen: «Im Auf und Ab der
Geschichte waren sie [die Heiligen] die



wirklichen Erneuerer, die immer
wieder die Geschichte aus den dunklen
Tälern herausgeholt haben, in denen
sie immer neu zu versinken droht, und
immer wieder so viel Licht in sie
brachten» i.

Etwas Ähnliches geschieht in der
Familie. Man muss aber überlegen,
welcher pädagogische Weg am
besten für die Weitergabe des
Glaubens geeignet ist, und sich gut
vorbereiten, um ein guter Erzieher
zu sein. Das Ausschlaggebende, um
heilig werden zu wollen, ist jedoch
das Beispiel der Eltern. Die
persönliche Heiligkeit ist es, die
einem hilft, die beste
Erziehungsform zu finden.

"In jedem christlichen Milieu hat
man mit dieser natürlichen und
übernatürlichen Einführung in das
Leben der Frömmigkeit innerhalb
der Familie ausgezeichnete
Erfahrungen gemacht. Das Kind



lernt, seine erste tiefe Zuneigung
Christus zu schenken, es lernt, Gott
wie einen Vater und Maria wie eine
Mutter zu behandeln; mit einem
Wort: es lernt beten, indem es
einfach dem Beispiel seiner Eltern
folgt. Wenn man das sieht, begreift
man, wie wichtig die apostolische
Aufgabe der Eltern ist, und wie
sehr sie verpflichtet sind, selbst
aufrichtig fromm zu sein, damit sie
ihren Kindern diese Frömmigkeit
nicht nur erklären, sondern
vorleben können" ii.

EIN VERTRAUENSVOLLES UND
FREUNDSCHAFTLICHES KLIMA

Andererseits sehen wir, dass viele
Jungen und Mädchen - vor allem in
der Pubertät - im Glauben, den sie
erhalten haben, schwach werden,
wenn sie irgendeine Prüfung
durchmachen. Diese Krisen können
sehr unterschiedliche Ursachen
haben – der Druck einer heidnisch



gewordenen Umwelt; Freunde, die
sich über religiöse Überzeugungen
lustig machen; ein Professor, der in
seinem Unterricht von einer
atheistischen Sichtweise ausgeht
oder Gott ausklammert –, aber diese
Krisen werden nur dann stärker
werden, wenn es den darunter
Leidenden nicht gelingt, über das,
was ihnen widerfährt, mit den
richtigen Personen zu sprechen.

Es ist wichtig, den vertrauensvollen
Umgang mit den Kindern zu
ermöglichen. Sie sollen die Eltern
immer bereit finden, ihnen Zeit zu
widmen. Auch wenn sie scheinbar
noch so rebellisch und eigenwillig
sind, sehnen sich die Kinder im
Grunde immer nach einem
offenen, brüderlichen Verhältnis
zu ihren Eltern. Der Schlüssel dazu
liegt im gegenseitigen Vertrauen.
Es setzt voraus, dass die Eltern
ihre Kinder in einem Klima der
Offenheit zu erziehen wissen und



ihnen gegenüber niemals den
Eindruck des Misstrauens
erwecken, dass sie den Kindern
Freiheit lassen und sie lehren, ihre
Freiheit eigenverantwortlich zu
gebrauchen. Es ist besser, die
Eltern lassen sich einmal
hintergehen, als dass sie
Misstrauen zeigen. Die Kinder
gestehen sich selbst beschämt ein,
das Vertrauen ihrer Eltern
missbraucht zu haben, und
bessern ihr Verhalten. Lässt man
ihnen dagegen keine Freiheit, und
spüren sie, dass man ihnen
misstraut, bedeutet das für sie
einen ständ igen Anreiz zur
Unaufrichtigkeit iii. Man muss nicht
bis zur Pubertät zuwarten, um diese
Ratschläge zu geben; man kann
schon in sehr frühem Alter damit
anfangen.

Das Gespräch mit den Kindern
gehört zu den schönsten Dingen, die
es gibt, und es ist der kürzeste Weg,



um mit ihnen eine tiefe Freundschaft
zu schließen. Wenn jemand einem
anderen Vertrauen schenkt, entsteht
eine Art Brücke gegenseitigen
Gefallens, und man wird nur selten
eine Gelegenheit versäumen,
miteinander über die eigenen Sorgen
und Gefühle zu sprechen. Abgesehen
davon ist es ein Weg, um sich selbst
besser kennenzulernen. Auch wenn
es Altersstufen gibt, in denen es
schwieriger sein mag als in anderen,
dieses Naheverhältnis zu den
Kindern zu schaffen, so dürfen die
Eltern doch nicht in ihrem Bestreben
nachlassen, Freunde ihrer Kinder
zu werden, Freunde, denen sie ihre
Sorgen anvertrauen, mit denen sie
ihre Probleme besprechen und von
denen sie eine wirksame und
wohltuende Hilfe erwarten können
iv.

In dieser freundschaftlichen
Atmosphäre hören die Kinder, wie
von Gott in liebevoller und



anziehender Weise gesprochen wird.
All das setzt voraus, dass die Eltern
Zeit finden, um mit ihren Kindern
zusammen zu sein, und das auf eine
„qualitätsvolle“ Art und Weise. Das
Kind muss spüren, dass uns seine
Dinge mehr interessieren als unsere
sonstigen Sachen. Das bedeutet, dass
man tatsächlich handeln muss,
wobei die jeweiligen Umstände nicht
dazu führen dürfen, diese
Handlungen zu unterlassen oder
immer wieder aufzuschieben: zum
Beispiel den Fernseher oder den
Computer abschalten, oder eindeutig
nicht auf sie achten, wenn uns der
Sohn oder die Tochter ansprechen
und wir merken, dass sie mit uns
reden wollen; die Arbeit nicht zu
lange ausdehnen; Möglichkeiten zur
Erholung oder zur Unterhaltung
schaffen, die das Gespräch und das
Familienleben erleichtern, usw.

DAS GEHEIMNIS DER FREIHEIT



Wenn die persönliche Freiheit
mitbeteiligt ist, tun die Menschen
nicht immer das, was für sie gut ist
oder was wegen der von uns
eingesetzten Mittel zu erwarten
wäre. Manchmal werden die Sachen
gut gemacht, gehen aber – zumindest
scheinbar - schlecht aus. Da hilft es
wenig, sich selbst oder anderen die
Schuld an diesen Ergebnissen
zuzuschieben.

Am vernünftigsten ist es zu
überlegen, wie man selber besser
erzieht und wie man anderen hilft,
es ebenfalls zu tun. In diesem
Bereich gibt es keine Zauberformeln.
Jeder hat seine eigene Wesensart, die
ihn die Dinge auf unterschiedliche
Art erklären oder angehen lässt.
Etwas Ähnliches kann man von den
Zöglingen sagen, die
unterschiedliche Interessen und
Gefühle haben, auch wenn sie in
einer ähnlichen Umgebung leben.



Diese Unterschiedlichkeit ist aber
kein Hindernis. Sie führt vielmehr
dazu, dass sich das Betätigungsfeld
der Erziehung ausweitet, weil sie
dazu führt, dass die Erziehung
einerseits in einer wirklich
persönlichen und nicht
schablonenhaften Weise erfolgt, und
das Eingehen auf das Temperament
und den Charakter der
verschiedenen Kinder andererseits
unterschiedliche Erziehungsformen
empfiehlt.

Auch wenn der Glaubensweg etwas
ist, das zu den persönlichsten
Angelegenheiten gehört, die es gibt,
weil es das innerste Wesen des
Menschen, nämlich die Beziehung zu
Gott betrifft, können wir helfen, ihn
zu gehen. Genau das ist die
Erziehung. Wenn wir die Wesensart
jedes einzelnen Kindes in unserem
persönlichen Gebet in Ruhe
bedenken, wird uns Gott Licht
schenken, um das Richtige zu tun.



Die Glaubensweitergabe ist nicht so
sehr eine Frage der Strategie oder
der Vorausplanung, sondern möchte
es jedem leichter machen, den Plan
Gottes für sein Leben zu entdecken.
Sie hilft ihm, selbst zu erkennen, was
und worin er sich verbessern muss,
da wir letztlich niemanden ändern
können. Die Kinder ändern sich, weil
sie es wollen.

VERSCHIEDENE DINGE, DIE ZU
BEACHTEN SIND

Es ließen sich verschiedene Punkte
anführen, die für die
Glaubensvermittlung sehr wichtig
sind. Ein besonders wichtiger ist
jedenfalls das Frömmigkeitsleben
innerhalb der Familie, die Nähe zu
Gott im Gebet und in den
Sakramenten. Wenn die Eltern es
nicht “verheimlichen" – was sie
manchmal unbewusst tun –, dann
zeigt sich dieser Umgang mit Gott
durch Handlungen, die ihn auf eine



ganz natürliche Weise in der Familie
gegenwärtig sein lassen und die die
Selbständigkeit der Kinder nicht
einschränkt. Das Tischgebet, oder
das gemeinsame Morgen- und
Abendgebet mit den Kleinen, oder
ihnen beibringen, sich an die
Schutzengel zu wenden, oder
liebevolle Aufmerksamkeiten der
Jungfrau Maria zu erweisen, sind
einfache Wege, um die Frömmigkeit
der Kinder zu fördern. Oft gibt man
ihnen damit ein Rüstzeug für das
ganze Leben.

Ein anderes Hilfsmittel ist die Lehre.
Eine Frömmigkeit ohne
Glaubenslehre ist wegen der
intellektuellen Hetzjagd, der die
Kinder im Laufe ihres Lebens
ausgesetzt sind oder sein werden,
sehr verwundbar. Sie benötigen eine
gründliche apologetische und auch
praktische Glaubensbildung.



Auch auf diesem Gebiet ist es
natürlich wichtig zu wissen, wie die
Besonderheiten der jeweiligen
Altersstufe zu berücksichtigen sind.
Oft kann ein Gespräch über aktuelle
Ereignisse oder ein Buch eine gute
Gelegenheit sein, mit den älteren
Kindern über die Lehre zu sprechen
(sofern sie sich nicht selbst mit
Fragen an uns wenden).

Für die Kleinen ist die in der Pfarre
oder in der Schule angebotene
katechetische Ausbildung eine sehr
gute Gelegenheit. Wiederholen die
Eltern die Themen, die im Unterricht
behandelt wurden, oder erklären sie
ihnen vielleicht zu kurz gekommene
Punkte des Katechismus auf eine
ansprechende Weise, führt das dazu,
dass die Kinder wegen des
liebevollen Interesses der Eltern für
diese Dinge begreifen, wie wichtig
das Studieren der Lehren Jesu ist.



Ein anderer bedeutsamer Punkt ist
die Anleitung zu den Tugenden, denn
wenn die Kinder Frömmigkeit und
Glaubenskenntnis, aber wenige
Tugenden besitzen, denken und
empfinden sie schließlich so, wie sie
leben, und nicht wie es ihnen der
durch den Glauben erleuchtete
Verstand oder der durch das
Nachdenken angenommene Glaube
eingibt. Die Tugendbildung verlangt,
darauf hinzuweisen, wie wichtig die
persönliche Anstrengung, der Einsatz
bei der Arbeit, die Großzügigkeit und
die Mäßigung ist.

Die Erziehung zu diesen guten
Verhaltensweisen veranlasst den
Menschen über die materiellen
Wünsche hinauszugehen; es lässt ihn
die Dinge deutlicher sehen und
macht ihn fähiger, die geistigen
Wirklichkeiten zu verstehen. Wer bei
der Erziehung seinen Kindern wenig
abverlangt, ihnen nie „nein“ sagt und
alle ihre Wünsche zu befriedigen



versucht, der verschließt ihnen den
Zugang zu den geistigen Dingen.

Diese Nachgiebigkeit kann ihren
Ursprung in der Zuneigung haben,
aber auch im Bestreben sich die
Anstrengungen zu ersparen, die
erforderlich sind, um die Kinder
besser zu erziehen, ihren Wünschen
Grenzen zu setzen und ihnen
beizubringen, dass sie gehorchen
und geduldig sein sollen. Da die
Anziehungskraft des übersteigerten
Konsumverhaltens zwangsläufig
ungebremst ist, führt es die in diesen
Irrtum geratenen Menschen zu
eigensinnigen und launenhaften
Lebensstilen und bringt es sie in eine
Spirale der Bequemlichkeitssuche,
die immer einen Mangel an
menschlichen Tugenden und an
Interesse für die Angelegenheiten
der anderen bedeutet.

Wer in einer Welt aufwächst, in der
alle Launen erfüllt werden, dem fällt



es sehr schwer, ein geistliches Leben
zu führen. Die Seele wird
gewissermaßen von der Wurzel her
unfähig gemacht für die Hingabe
und die Bindung.

Ein weiteres Problem, das beachtet
werden muss, ist die Umwelt, weil sie
sehr stark die Meinung beeinflusst.
Wir alle kennen Kinder, die zu einer
gesunden Frömmigkeit erzogen und
dann von einem Umfeld mitgerissen
wurden, auf das sie nicht
ausreichend vorbereitet waren, um
mit ihm zurechtzukommen. Deshalb
muss man darauf achten, wo die
Kinder ihre Erziehung erhalten, und
eine Umgebung schaffen oder
suchen, die das Wachstum des
Glaubens und der Tugend
ermöglichen. Das ähnelt dem, was in
einem Garten geschieht: nicht wir
bringen die Pflanzen zum Wachsen,
aber wir können sehr wohl die dazu
nötigen Mittel beisteuern, wie



Dünger, Wasser usw. – und ein für
das Wachstum geeignetes Klima.

In diesem Sinn hat der heilige
Josefmaria einigen Eltern geraten: „ 
trachtet danach, ihnen gutes
Beispiel zu geben, eure
Frömmigkeit nicht zu verbergen
und in eurem Verhalten rein zu
sein: dann werden sie lernen, und
sie werden eure Krone in euren
reifen Jahren und im Alter sein “v.

A. Aguiló

i Benedikt XVI., Ansprache bei der
Vigil mit den Jugendlichen auf dem
Marienfeld, Weltjugendtag Köln,
20.8.2005.

ii Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 103.

iii Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 100.

iv Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 27.



v Hl. Josefmaria, Aufzeichnung von
einem Beisammensein. 12.11.1972.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/die-weitergabe-des-
glaubens-1/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/die-weitergabe-des-glaubens-1/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-weitergabe-des-glaubens-1/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-weitergabe-des-glaubens-1/

	Die Weitergabe des Glaubens (1)

