opusdei.org

Die Soziallehre der
Kirche wird durch
das Zeugnis der
Werke glaubwurdig

Enrique Colom, Professor fir
Moraltheologie an der
Papstlichen Universitat vom
Heiligen Kreuz in Rom lernte
den heiligen Josefmaria im
Oktober 1960 kennen, wenige
Monate, nachdem er um die
Aufnahme ins Opus Dei gebeten
hatte.

04.02.2009



Professor Enrique Colom ist
Ordinarius fir Moraltheologie
(Gerechtigkeit und Soziallehre) an
der Papstlichen Universitat vom
Heiligen Kreuz. Er lernte den
heiligen Josefmaria im Oktober 1960
kennen, wenige Monate, nachdem er
um die Aufnahme ins Opus Dei
gebeten hatte.

Seit damals war er fast jahrlich bei
einem Treffen mit dem Grunder
dabei, wenn dieser nach Spanien
reiste. 1971 zog er nach Rom, um
sein Theologiestudium zu Ende zu
bringen; 1974 wurde er zum Priester
geweiht und blieb bis 1976 in Rom.

In diesen Jahren bis zum Tod des
heiligen Josefmaria sah er ihn haufig,
meistens in Treffen mit Gruppen von
Menschen. Nach einigen Jahren
pastoralen Einsatzes in Chile kehrte
er als Theologieprofessor nach Rom
zuruck. Er war einer der
Herausgeber des Worterbuches der



Soziallehre der Kirche, das der
Papstliche Rat "[ustitia et Pax",
dessen Konsultor er ist,
herausgegeben hat.

- Haben Sie manchmal gedacht, dass
Sie in der Néhe eines Heiligen
lebten?

Mein personlicher Kontakt zum
heiligen Josefmaria war recht
begrenzt. Ich denke, ich kenne ihn
besser durch seine Schriften, seine
Leitungsarbeit und durch den Geist,
den er uns weitergegeben hat; in
diesem Zusammenhang habe ich ihn
immer als einen Heiligen gesehen,
denn was ihn wirklich interessierte,
war unsere Verbindung mit Gott und
unsere Verfiigbarkeit fiir die anderen
aus Liebe zu Gott. Das bemerkte man
naturlich auch, wenn man
personlich mit ihm umging, in seinen
Worten und in seinem Tun. Oft
waren es gewohnliche Hinweise oder
Handlungen, aber immer



offenbarten sie seine Gegenwart
Gottes und sein Interesse fir die
Menschen. Jedenfalls mochte ich an
einen Gedanken erinnern, der bei
ihm fest verwurzelt war: Die
Heiligkeit bedeutet auf dieser Erde
nicht die Abwesenheit von Fehlern.
"Mir haben nie jene
Lebensbeschreibungen gefallen, die,
aus Naivitdt, aber auch aus Mangel
an christlicher Lehre, die Heiligen so
darstellen, als wéaren sie von
Mutterschofs an unfehlbar mit der
Gnade Gottes ausgestattet gewesen.
Nein, die wahren Lebensgeschichten
der christlichen Heiligen gleichen
den unsrigen aufs Haar: Sie
kdmpften und unterlagen, um von
neuem, reuevoll, den Kampf wieder
aufzunehmen." (Christus begegnen,
76)

- Welche Zuige seiner Personlichkeit
wiurden Sie hervorheben?



Die Liebe zu Gott und den Menschen,
konkretisiert in der
Dienstbereitschaft, die Natiirlichkeit
seines Umgangs, die jedes mogliche
Hindernis beseitigte, und die gute
Laune.

- Und in Bezug auf seine Botschaft?

Die praktische und konkrete Art und
Weise, im eigenen Leben, im
familidren, beruflichen etc. Umfeld
nach der Heiligkeit zu streben. Kurz,
er lehrte, in den gewohnlichen
Aufgaben den Willen Gottes zu
erfillen.

- Hat der heilige Josefmaria einen
Einfluss auf Ihre Studien und
Arbeiten beziglich der Soziallehre
der Kirche gehabt?

Das Lehramt der Kirche hat daran
erinnert — und Johannes Paul II. hat
es oft wiederholt —, dass die soziale
Botschaft der Kirche ihre
Glaubwirdigkeit mehr dem Zeugnis



der Werke als ihrer Kohdrenz und
internen Logik verdankt. Gleichzeitig
wurde die Wichtigkeit der Arbeit und
der Familie betont, um eine
Gesellschaft aufzubauen, die der
Wirde der Person entspricht: "Die
menschliche Arbeit ist ein Schliissel
und wohl der wesentliche Schliissel
in der gesamten sozialen Frage,
wenn wir sie wirklichvom
Standpunkt des Wohls fiir den
Menschn betrachten

wollen" (Laborem exercens, 3). "Die
Zukunft der Menschheit wird in der
Familie geschmiedet!" (Familiaris
consortio, 86). Also alles, was zu
einer menschlicheren und
christlicheren Praxis der Arbeit und
des Familienlebens beitragt, ist auch
ein Beitrag zur Entwicklung der
Soziallehre der Kirche, und das mehr
als eine tiefgehende theoretische
Reflexion uiber das Thema (selbst
wenn auch diese von Bedeutung ist).
Die Lehre und der praktische Antrieb
des Grunder des Opus Dei



hinsichtlich der Heiligung der Arbeit
— die bedeutet, praktisch und
moralisch gut zu arbeiten und damit
dem Nachsten zu dienen, und das
alles aus Liebe zu Gott — und des
familidren Lebens sind zweifellos
eine beachtenswerter Beitrag zur
christlichen Soziallehre.

- Wie lebte der Griinder des Opus Dei
die Nachstenliebe und die Solidaritat
mit den Armsten?

Der heilige Josefmaria lehrte uns,
dass das Opus Dei dort gegenwaértig
sein muss, ,wo es Armut gibt, wo
Arbeit fehlt, wo Traurigkeit herrscht,
wo es Schmerz gibt, damit der
Schmerz froh getragen wird, damit
die Armut verschwindet, damit die
Arbeitslosigkeit iberwunden wird,
so dass Christus Zutritt zum Leben
jedes Menschen findet, in dem Maf3
in dem dieser es wunscht, denn wir
sind grofse Freunde der

Freiheit" (Worte vom 1.10.1967). Zu



diesem Thema wie zu allen anderen
bat er uns um die "Einheit des
Lebens", d.h. den Glauben nicht vom
Leben zu trennen; daher hat seine
Botschaft zu vielen Initiativen
zugunsten der Armsten gefiihrt und
es ihnen erleichtert, ihre
Weiterentwicklung wirdig zu
gestalten.

- KOnnte man von einem Beitrag des
heiligen Josefmaria zur Soziallehre
der Kirche sprechen? Gibt es dafur
ein Beispiel?

Ein Thema, tiber das ich ihn oft habe
sprechen horen, ist sein Wunsch,
dass die Katechismen der
christlichen Grundbildung diesem
Thema einige Punkte widmen, d.h.
dass sie erlautern, dass der soziale
Einsatz eine Pflicht des Christen ist,
der durchaus kompatibel mit einer
Vielzahl von Vorstellungen und
Durchfiihrungen in diesem Bereich
ist. Der Katechismus der



Katholischen Kirche und das
Kompendium schliefden solche
Punkte ein und ich hoffe, dass das
generell in den Katechismen, die die
Ortskirchen herausgeben, der Fall
sein wird. So bleibt von den
Anfangen des christlichen Lebens an
klar, dass es notig ist, an der
"offentlichen Sache" teilzunehmen
mit dem Ziel, sie menschlicher zu
gestalten, mehr im Einvernehmen
mit der Botschaft Christi.

Er bestand auch sehr auf der
politischen Freiheit der Katholiken
innerhalb der Grenzen der Moral;
konkret sagte er, dass das ganze
Leben der Glaubigen des Opus Dei -
und hier erlaube ich mir, ihn
wortlich zu zitieren, denn das lohnt
sich — "ein Dienst mit ausschliefilich
ubernatiirlichem Ziel ist, weil das
Opus Dei weder gegenwartig noch
kunftig ein zeitliches Instrument ist
oder sein kann; zugleich aber ist dies
auch ein menschlicher Dienst, denn



ihr tut nicht anderes als in der Welt
aufrichtig nach der christlichen
Vollkommenheit streben. Es ist dies
ein selbstloser Dienst, der das Herz
weit macht und dazu fiihrt, die Ehre
und das Wohl jeden Landes
anzustreben, damit es jeden Tag
weniger Arme, weniger Unwissende,
weniger Menschen ohne Glauben,
weniger Verzweifelte, weniger
Kriege, weniger Unsicherheit, mehr
Liebe und mehr Frieden gibt". Man
konnte sicher noch mehr Beispiele
zitieren, aber mir scheint, das
Gesagte fasst das Ziel der Soziallehre
der Kirche zusammen.

Benedikt XVI. hat sich in seiner
letzten Enzyklika auf den Glauben an
den Fortschritt bezogen, der die
gegenwartige Gesellschaft
charakterisiert, ein mafiloses
Vertrauen, das von der christlichen
Hoffnung weitgehend losgelost ist.
Welche Beziehung zwischen Arbeit
und Fortschritt 1asst sich in der



Botschaft des heiligen Josefmaria
erkennen?

Man hat manchmal die Lehren des
heiligen Josefmaria mit einer
calvinistischen Mentalitat verglichen,
die nach Max Weber bei der
Entstehung und Entwicklung des
Kapitalismus und daher des sozialen
Fortschritts eine Rolle gespielt haben
soll. Dieser Vergleich zeigt ein klares
Unverstandnis fir die Lehre des
Grunders des Opus Dei. So hat der
Calvinismus die Tendenz, den
irdischen "Erfolg" zu suchen, der
Zeichen einer Bestimmung zum
Himmel sein soll. Der heilige
Josefmaria suchte den geistlichen
und transzendenten "Erfolg", fiir den
man gut arbeiten mufd. Aber selbst
dann hat man nicht immer "Erfolg"
oder erreicht einen irdischen
Fortschritt. Das Wichtige ist eine
ganzheitliche menschliche
Entwicklung — des ganzen Menschen
und aller Menschen. Es handelt sich



nicht darum, den irdischen
Fortschritt zu verachten, sondern
ihm den angemessenen Platz
zuzuweisen. Und das erreicht man
mit der Heiligung der gewodhnlichen
Arbeit, die durchaus eine zeitliche
Entwicklung verfolgt, sie aber dem
geistlichen Wachstum unterordnet.
Daran hat der heilige Josefmaria
haufig erinnert, so z.B. in Christus
begegnen, 123: "Der geordnete
Fortschritt ist gut, und Gott will ihn.
Aber hoher gepriesen wird ein
anderer, falscher Fortschritt, der die
Augen vieler blendet, weil sie haufig
nicht sehen, dafd manche Schritte die
Menscheit zuriickwerfen und sie das
Errungen wieder verliert." Und im
Feuer der Schmiede, 702 kann man
lesen: "Die beruflche Arbeit — auch
die Arbeit im Haushalt ist ein Beruf
ersten Ranges — gibt Zeugnis von der
Wiirde des Menschen als Geschopf
Gottes. Sie ist Mittel zur Entfaltung
der eigenen Personlichkeit, Band, das
uns mit den Mitmenschen verbindet,



Grundlage unserer materiellen
Existenz; ein Beitrag zur Besserung
der Verhaltnisse in unserer
Gesellschaft und zum Fortschritt der
Volker. Diese Perspektive erweitert
und vertieft sich fiir einen Christen,
denn Christus nahm die Arbeit auf
sich und machte sie zu einer erlosten
und erlosenden Realitét: So ist die
Arbeit fiir uns Mittel und Weg zur
Heiligkeit — ein konkretes Tun, das
wir heiligen und das uns heiligt."

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/die-soziallehre-der-kirche-
wird-durch-das-zeugnis-der-werke-
glaubwurdig/ (20.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/

	Die Soziallehre der Kirche wird durch das Zeugnis der Werke glaubwürdig

