
opusdei.org

Die Soziallehre der
Kirche wird durch
das Zeugnis der
Werke glaubwürdig

Enrique Colom, Professor für
Moraltheologie an der
Päpstlichen Universität vom
Heiligen Kreuz in Rom lernte
den heiligen Josefmaria im
Oktober 1960 kennen, wenige
Monate, nachdem er um die
Aufnahme ins Opus Dei gebeten
hatte.

04.02.2009



Professor Enrique Colom ist
Ordinarius für Moraltheologie
(Gerechtigkeit und Soziallehre) an
der Päpstlichen Universität vom
Heiligen Kreuz. Er lernte den
heiligen Josefmaria im Oktober 1960
kennen, wenige Monate, nachdem er
um die Aufnahme ins Opus Dei
gebeten hatte.

Seit damals war er fast jährlich bei
einem Treffen mit dem Gründer
dabei, wenn dieser nach Spanien
reiste. 1971 zog er nach Rom, um
sein Theologiestudium zu Ende zu
bringen; 1974 wurde er zum Priester
geweiht und blieb bis 1976 in Rom.

In diesen Jahren bis zum Tod des
heiligen Josefmaria sah er ihn häufig,
meistens in Treffen mit Gruppen von
Menschen. Nach einigen Jahren
pastoralen Einsatzes in Chile kehrte
er als Theologieprofessor nach Rom
zurück. Er war einer der
Herausgeber des Wörterbuches der



Soziallehre der Kirche, das der
Päpstliche Rat "Iustitia et Pax",
dessen Konsultor er ist,
herausgegeben hat.

- Haben Sie manchmal gedacht, dass
Sie in der Nähe eines Heiligen
lebten?

Mein persönlicher Kontakt zum
heiligen Josefmaria war recht
begrenzt. Ich denke, ich kenne ihn
besser durch seine Schriften, seine
Leitungsarbeit und durch den Geist,
den er uns weitergegeben hat; in
diesem Zusammenhang habe ich ihn
immer als einen Heiligen gesehen,
denn was ihn wirklich interessierte,
war unsere Verbindung mit Gott und
unsere Verfügbarkeit für die anderen
aus Liebe zu Gott. Das bemerkte man
natürlich auch, wenn man
persönlich mit ihm umging, in seinen
Worten und in seinem Tun. Oft
waren es gewöhnliche Hinweise oder
Handlungen, aber immer



offenbarten sie seine Gegenwart
Gottes und sein Interesse für die
Menschen. Jedenfalls möchte ich an
einen Gedanken erinnern, der bei
ihm fest verwurzelt war: Die
Heiligkeit bedeutet auf dieser Erde
nicht die Abwesenheit von Fehlern.
"Mir haben nie jene
Lebensbeschreibungen gefallen, die,
aus Naivität, aber auch aus Mangel
an christlicher Lehre, die Heiligen so
darstellen, als wären sie von
Mutterschoß an unfehlbar mit der
Gnade Gottes ausgestattet gewesen.
Nein, die wahren Lebensgeschichten
der christlichen Heiligen gleichen
den unsrigen aufs Haar: Sie
kämpften und unterlagen, um von
neuem, reuevoll, den Kampf wieder
aufzunehmen." (Christus begegnen,
76)

- Welche Züge seiner Persönlichkeit
würden Sie hervorheben?



Die Liebe zu Gott und den Menschen,
konkretisiert in der
Dienstbereitschaft, die Natürlichkeit
seines Umgangs, die jedes mögliche
Hindernis beseitigte, und die gute
Laune.

- Und in Bezug auf seine Botschaft?

Die praktische und konkrete Art und
Weise, im eigenen Leben, im
familiären, beruflichen etc. Umfeld
nach der Heiligkeit zu streben. Kurz,
er lehrte, in den gewöhnlichen
Aufgaben den Willen Gottes zu
erfüllen.

- Hat der heilige Josefmaria einen
Einfluss auf Ihre Studien und
Arbeiten bezüglich der Soziallehre
der Kirche gehabt?

Das Lehramt der Kirche hat daran
erinnert – und Johannes Paul II. hat
es oft wiederholt –, dass die soziale
Botschaft der Kirche ihre
Glaubwürdigkeit mehr dem Zeugnis



der Werke als ihrer Kohärenz und
internen Logik verdankt. Gleichzeitig
wurde die Wichtigkeit der Arbeit und
der Familie betont, um eine
Gesellschaft aufzubauen, die der
Würde der Person entspricht: "Die
menschliche Arbeit ist ein Schlüssel
und wohl der wesentliche Schlüssel
in der gesamten sozialen Frage,
wenn wir sie wirklichvom
Standpunkt des Wohls für den
Menschn betrachten
wollen" (Laborem exercens, 3). "Die
Zukunft der Menschheit wird in der
Familie geschmiedet!" (Familiaris
consortio, 86). Also alles, was zu
einer menschlicheren und
christlicheren Praxis der Arbeit und
des Familienlebens beiträgt, ist auch
ein Beitrag zur Entwicklung der
Soziallehre der Kirche, und das mehr
als eine tiefgehende theoretische
Reflexion über das Thema (selbst
wenn auch diese von Bedeutung ist).
Die Lehre und der praktische Antrieb
des Gründer des Opus Dei



hinsichtlich der Heiligung der Arbeit
– die bedeutet, praktisch und
moralisch gut zu arbeiten und damit
dem Nächsten zu dienen, und das
alles aus Liebe zu Gott – und des
familiären Lebens sind zweifellos
eine beachtenswerter Beitrag zur
christlichen Soziallehre.

- Wie lebte der Gründer des Opus Dei
die Nächstenliebe und die Solidarität
mit den Ärmsten?

Der heilige Josefmaria lehrte uns,
dass das Opus Dei dort gegenwärtig
sein muss, „wo es Armut gibt, wo
Arbeit fehlt, wo Traurigkeit herrscht,
wo es Schmerz gibt, damit der
Schmerz froh getragen wird, damit
die Armut verschwindet, damit die
Arbeitslosigkeit überwunden wird,
so dass Christus Zutritt zum Leben
jedes Menschen findet, in dem Maß
in dem dieser es wünscht, denn wir
sind große Freunde der
Freiheit" (Worte vom 1.10.1967). Zu



diesem Thema wie zu allen anderen
bat er uns um die "Einheit des
Lebens", d.h. den Glauben nicht vom
Leben zu trennen; daher hat seine
Botschaft zu vielen Initiativen
zugunsten der Ärmsten geführt und
es ihnen erleichtert, ihre
Weiterentwicklung würdig zu
gestalten.

- Könnte man von einem Beitrag des
heiligen Josefmaria zur Soziallehre
der Kirche sprechen? Gibt es dafür
ein Beispiel?

Ein Thema, über das ich ihn oft habe
sprechen hören, ist sein Wunsch,
dass die Katechismen der
christlichen Grundbildung diesem
Thema einige Punkte widmen, d.h.
dass sie erläutern, dass der soziale
Einsatz eine Pflicht des Christen ist,
der durchaus kompatibel mit einer
Vielzahl von Vorstellungen und
Durchführungen in diesem Bereich
ist. Der Katechismus der



Katholischen Kirche und das
Kompendium schließen solche
Punkte ein und ich hoffe, dass das
generell in den Katechismen, die die
Ortskirchen herausgeben, der Fall
sein wird. So bleibt von den
Anfängen des christlichen Lebens an
klar, dass es nötig ist, an der
"öffentlichen Sache" teilzunehmen
mit dem Ziel, sie menschlicher zu
gestalten, mehr im Einvernehmen
mit der Botschaft Christi.

Er bestand auch sehr auf der
politischen Freiheit der Katholiken
innerhalb der Grenzen der Moral;
konkret sagte er, dass das ganze
Leben der Gläubigen des Opus Dei –
und hier erlaube ich mir, ihn
wörtlich zu zitieren, denn das lohnt
sich – "ein Dienst mit ausschließlich
übernatürlichem Ziel ist, weil das
Opus Dei weder gegenwärtig noch
künftig ein zeitliches Instrument ist
oder sein kann; zugleich aber ist dies
auch ein menschlicher Dienst, denn



ihr tut nicht anderes als in der Welt
aufrichtig nach der christlichen
Vollkommenheit streben. Es ist dies
ein selbstloser Dienst, der das Herz
weit macht und dazu führt, die Ehre
und das Wohl jeden Landes
anzustreben, damit es jeden Tag
weniger Arme, weniger Unwissende,
weniger Menschen ohne Glauben,
weniger Verzweifelte, weniger
Kriege, weniger Unsicherheit, mehr
Liebe und mehr Frieden gibt". Man
könnte sicher noch mehr Beispiele
zitieren, aber mir scheint, das
Gesagte fasst das Ziel der Soziallehre
der Kirche zusammen.

Benedikt XVI. hat sich in seiner
letzten Enzyklika auf den Glauben an
den Fortschritt bezogen, der die
gegenwärtige Gesellschaft
charakterisiert, ein maßloses
Vertrauen, das von der christlichen
Hoffnung weitgehend losgelöst ist.
Welche Beziehung zwischen Arbeit
und Fortschritt lässt sich in der



Botschaft des heiligen Josefmaria
erkennen?

Man hat manchmal die Lehren des
heiligen Josefmaria mit einer
calvinistischen Mentalität verglichen,
die nach Max Weber bei der
Entstehung und Entwicklung des
Kapitalismus und daher des sozialen
Fortschritts eine Rolle gespielt haben
soll. Dieser Vergleich zeigt ein klares
Unverständnis für die Lehre des
Gründers des Opus Dei. So hat der
Calvinismus die Tendenz, den
irdischen "Erfolg" zu suchen, der
Zeichen einer Bestimmung zum
Himmel sein soll. Der heilige
Josefmaria suchte den geistlichen
und transzendenten "Erfolg", für den
man gut arbeiten muß. Aber selbst
dann hat man nicht immer "Erfolg"
oder erreicht einen irdischen
Fortschritt. Das Wichtige ist eine
ganzheitliche menschliche
Entwicklung – des ganzen Menschen
und aller Menschen. Es handelt sich



nicht darum, den irdischen
Fortschritt zu verachten, sondern
ihm den angemessenen Platz
zuzuweisen. Und das erreicht man
mit der Heiligung der gewöhnlichen
Arbeit, die durchaus eine zeitliche
Entwicklung verfolgt, sie aber dem
geistlichen Wachstum unterordnet.
Daran hat der heilige Josefmaria
häufig erinnert, so z.B. in Christus
begegnen, 123: "Der geordnete
Fortschritt ist gut, und Gott will ihn.
Aber höher gepriesen wird ein
anderer, falscher Fortschritt, der die
Augen vieler blendet, weil sie häufig
nicht sehen, daß manche Schritte die
Menscheit zurückwerfen und sie das
Errungen wieder verliert." Und im 
Feuer der Schmiede, 702 kann man
lesen: "Die beruflche Arbeit – auch
die Arbeit im Haushalt ist ein Beruf
ersten Ranges – gibt Zeugnis von der
Würde des Menschen als Geschöpf
Gottes. Sie ist Mittel zur Entfaltung
der eigenen Persönlichkeit, Band, das
uns mit den Mitmenschen verbindet,



Grundlage unserer materiellen
Existenz; ein Beitrag zur Besserung
der Verhältnisse in unserer
Gesellschaft und zum Fortschritt der
Völker. Diese Perspektive erweitert
und vertieft sich für einen Christen,
denn Christus nahm die Arbeit auf
sich und machte sie zu einer erlösten
und erlösenden Realität: So ist die
Arbeit für uns Mittel und Weg zur
Heiligkeit – ein konkretes Tun, das
wir heiligen und das uns heiligt."

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/die-soziallehre-der-kirche-
wird-durch-das-zeugnis-der-werke-

glaubwurdig/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-soziallehre-der-kirche-wird-durch-das-zeugnis-der-werke-glaubwurdig/

	Die Soziallehre der Kirche wird durch das Zeugnis der Werke glaubwürdig

