
opusdei.org

Die Seligpreisungen
(II) : Die Armut ist
der wahre Reichtum

Der zweite Artikel der Reihe
über die Seligpreisungen, die
sich vor allem an Jugendliche
richtet, beschäftigt sich mit dem
Rat des Herrn: «Selig die arm
sind vor Gott, denn ihnen
gehört das Himmelreich».

24.02.2016

Der Ausblick von der Höhe jenes
kleinen Berges muss überwältigend
gewesen sein. Hunderte von



Menschen waren nach Galiläa
gekommen, weil sie diesen neuen
Propheten kennen lernen wollten,
von dem so viel geredet wurde und
der anscheinend wunderbare Dinge
verkündigte. Der Herr sah, wie sie
über den Hügel näher kamen, und
schließlich, als es ruhig wurde,
begann er mit lauter Stimme zu
sprechen: „Selig die arm sind vor
Gott, denn ihnen gehört das
Himmelreich.“[1]

Die Armen? Unter denen, die ihm
zuhörten, waren viele wirklich arm.
Sie waren gekommen, weil sie unter
der Armut litten und genau wussten,
dass sie nicht erstrebenswert ist. Gott
möchte in der Tat, dass wir Gutes zu
essen haben und einen würdigen
und angenehmen Ort, um in
angemessener Weise leben zu
können. Dennoch eröffnet uns
Christus, dass es eine Art von Armut
gibt, die sich anzustreben lohnt.



Die „Armut vor Gott“ scheint eine
notwendige Voraussetzung zu sein,
damit die anderen Seligpreisungen
Wirklichkeit werden können. Daher
ist es kein Zufall, dass der Herr sie an
den Anfang seiner Predigt, vor alle
anderen, setzt. Sie soll das feste
Fundament sein, auf dem ein
sinnvolles und schönes Leben
aufgebaut werden kann. Aber
warum geht es genau bei der
Einladung, arm vor Gott zu sein?

Gott allein kann geben

Bei einer anderen Gelegenheit ging
Jesus durch eine Stadt, und alle
wollten zu ihm kommen. Die Apostel
bemühten sich, ihm den Durchgang
durch die Menschenmenge zu
bahnen, die auf der Straße stand, um
den berühmten Rabbi zu sehen.Mit
ihren geringen Kräften kämpfte sich
eine Frau durch die Menge, um bis
zu ihm zu gelangen. Die Leute
bedrängten sie von allen Seiten. Wie



wir wissen, war sie krank und
schwach, denn schon seit Jahren
verlor sie Blut und hatte ihr gesamtes
Geld für Ärzte ausgegeben, die sie
aber nicht hatten heilen können. Sie
besaß nichts mehr, Jesus war ihre
letzte Hoffnung.

Bestimmt hatte diese Frau, bevor sie
dem Herrn begegnete, ihre Krankheit
angenommen und sich den Händen
Gottes überlassen. Fast wie eine
unmittelbare Antwort des Himmels
befand sich der Messias an jenem
Tag in der Stadt. Deshalb war sie
überzeugt, dass sie durch ihn die
ersehnte Lösung finden würde. Auf
diese Weise schaffte sie es, ohne viel
zu reden, nur im Vertrauen auf Gott,
vom Meister die Kraft geschenkt zu
bekommen, die sie heilte.

Diese Frau ist ein Beispiel für die 
Armut im Geiste, weil sie ihr ganzes
Vertrauen auf Gott setzte. Sie war
arm, und sie wusste, dass sie aus sich



allein nichts vermochte. Alles, was
sie nötig hatte, musste sie als
Geschenk annehmen. Wie sie
vertraut der Arme im Geiste
vollkommen auf Gott, weil er weiß,
dass nur Er geben kann. Und wenn
er etwas nimmt, dann, damit in
unserem Leben für seine Gaben
mehr Raum geschaffen wird. Hätte
jene Frau sich so durchgekämpft, um
Gott berühren zu können, wenn sie
nicht das Vertrauen auf alles andere
verloren hätte? Sicher nicht. Daher
kann uns die Armut plötzlich
überkommen oder wir müssen sie
suchen. In jedem Fall gilt es bereit zu
sein, alles zu verlieren, um das zu
gewinnen, was sich wirklich lohnt:
arm zu werden, damit Gott uns reich
machen kann. Deshalb müssen wir
uns die Frage stellen: Worauf muss
ich verzichten, um arm zu sein?

Weniger ist mehr



Man erzählt, dass Kaiser Heraklius
im 7. Jahrhundert gegen die Perser in
den Krieg zog, um das Kreuz Christi
zurück zu holen, das seine Feinde in
Jerusalem geraubt hatten und in
einem Palast bei Bagdad bewachten.
Nach fünfzehn Kriegsjahren konnte
das byzantinische Heer 680 das
Kreuz erobern, und der Kaiser kehrte
im Triumphzug an der Spitze seiner
Truppen in die Heilige Stadt zurück.

Bei seinem Einzug in Jerusalem
wollte Heraklius das Kreuz selbst
tragen, aber als er das heilige Holz
aufnahm, war es sehr schwer. Zur
Überraschung seiner Soldaten
konnte es der Kaiser, der in tausend
Schlachten gekämpft hatte, nicht auf
sein Pferd heben. Beschämt stieg er
herab und trug es zu Fuß, aber auch
so kam er kaum voran. Um mehr
Kraft zum Tragen zu haben,
entledigte er sich anderer Gewichte:
seiner Krone, seines königlichen
Mantels, der Rüstung, des Schwertes



und seines Schildes… Endlich, als er
nur noch sein Gewand anhatte,
konnte er das Kreuz tragen. Erst
jetzt, da er alle kaiserlichen Insignien
abgelegt hatte, erinnerte die Gestalt
des Kaisers an Christus, der sechs
Jahrhunderte zuvor das Kreuz durch
dieselben Straßen getragen hatte.

Wie es dem Heraklius erging, so wird
auch uns die Armut erlauben, Jesus
ähnlich zu werden und seinen
Schritten zu folgen. Geld und andere
materielle Dinge können zu einem
großen Hindernis werden, wenn sie
Raum für Gott wegnehmen und die
Seele unruhig machen. Der Besitz
von Dingen ist nichts Schlechtes,
aber wenn wir ihnen zu viel
Bedeutung geben, hängt am Ende
unser Glück in übertriebener Weise
von ihnen ab.

Es genügt, sein Gewissen zu
erforschen, um festzustellen, dass
wir uns vielleicht – fast ohne es zu



merken – viele Notwendigkeiten
geschaffen haben. Wir müssen
unbedingt die Sendung unserer
Lieblingsserie sehen und immer,
wenn wir allein sind, Musik hören.
Wirbrauchen neue Markenkleidung
oder ein besseres Handy. Wirmüssen
öfter mal in den Kühlschrank
greifen, wir müssen unbedingt
unsere Whatsapps sichten… Wenn
das nicht möglich ist, werden wir
unruhig, weil wir unser Glück von
der Erfüllung dieser Bedürfnisse
abhängig gemacht haben.

Wir alle haben die Erfahrung
gemacht, dass es Freude macht, neue
Sachen zu kaufen. Ein neues
Videospiel, eine neue Musik-CD oder
ein neues Oberteil kann uns über
einen schwierigen Tag hinweghelfen.
Manchmal scheint es, als brenne uns
das Geld in der Tasche. Es
auszugeben ist nichts Schlechtes,
aber wir müssen Acht geben, dass es



nicht das einzige Heilmittel wird, um
wieder zufrieden zu sein.

Noch wachsamer müssen wir
reagieren, wenn wir auf künstliche
Hilfen (leichte Drogen oder Alkohol)
zurückgreifen müssen, um Gefühle
und Abwechslung in unser Leben zu
bringen. Wenn man sie braucht, um
Spaß zu haben oder sie aus purer
Neugier ausprobiert, so ist das ein
deutliches Zeichen für eine schwache
Persönlichkeit, die es nötig hat, sich
mit entsprechenden Produkten in
Stimmung zu bringen, und die nicht
bereit ist, sich zu ändern oder sich zu
vergnügen, indem sie die eigenen
Talente einsetzt…

Es kann eine sehr gute Übung sein,
freiwillig auf etwas scheinbar
Unentbehrliches zu verzichten, um
die Armut zu spüren und sich
loszulösen von dem, wovon wir uns
in unserem Leben zu sehr abhängig
gemacht haben. Manche Leute



nehmen sich täglich zwei oder drei
kleine Opfer vor, um ihren Willen in
Form – frei und flexibel – zu halten.
Wenn wir das versuchen, aber nicht
schaffen, ist es ein Signal, unsere
Freiheit so schnell wie möglich
zurück zu erlangen. Folgender Rat
des hl. Josefmaria kann hilfreich
sein: „Vergiss nicht: Der hat mehr,
der weniger braucht. – Schaffe dir
keine Notwendigkeiten.“[2]

„Verkauf, deinen Besitz und gib das
Geld den Armen, dann komm und
folge mir nach.“[3] Das ist die
Bedingung, die der Herr dem reichen
jungen Mann stellte, der ihm folgen
wollte. Dieser junge Mann war gut –
er befolgte die Gebote, was schon viel
ist -, aber er war nicht frei. Alles, was
er besaß, war zu einer Kette
geworden, die ihn fesselte und daran
hinderte, diese einmalige
Gelegenheit zu nutzen, die sich ihm
in seinem Leben bot. Er war unfähig,
Jesus wirklich zusehen und zu



merken, wie großartig das Angebot
war, das dieser ihm machte. Die
Evangelien überliefern uns diese
Episode, weil der Herr uns das
gleiche Angebot machen möchte…
und wir Gefahr laufen, dieselbe
abschlägige Antwort zu geben.

Vermeidungs- und
Verteidigungsstrategien

Es gibt eine andere Armut, die
vielleicht noch wichtiger ist: Es ist die
innere Armut, die Demut dessen, der
sich gut kennt und weiß, dass er
ohne Gott nur wenig wert ist. Wer
hingegen ausgesprochen selbstsicher
ist und von niemandem Hilfe
annimmt, ähnelt vielen der
Schriftgelehrten und Pharisäer, mit
denen Jesus sich auseinandersetzen
musste. Sie hatten eine Antwort für
alles, baten ihn nie um Hilfe und
stellten ihm keine Fragen aus echtem
Interesse. Auch ihre eigenen Zweifel
oder Schwächen gaben sie nicht zu.



Gott allein kann geben, sagten wir
vorhin, aber man muss bereit sein
anzunehmen. Auch wir versteifen
uns manchmal auf eine Meinung,
sind stur, geben keinen Millimeter
nach, noch geben wir demütig zu,
wenn wir uns geirrt haben. Da wir
jedoch wissen, dass Gott dem hilft,
der immer offen für Überraschungen
ist, lohnt es sich, um Rat zu bitten,
zuhören zu lernen und in aller
Einfachheit die Vorschläge
anzunehmen, die uns jemand gibt,
der uns helfen möchte. „Sollen sie
ruhig sehen, wie du bist und dich
verachten. – Es soll dich nicht
betrüben, nichts zu sein, denn so
muss Jesus alles in dir aufbauen“[4],
riet der hl. Josefmaria. Gott selbst
wird uns helfen, wenn wir zu den
Sakramenten gehen oder sein Wort
lesen, gerade wenn wir meinen, dass
wir es in diesem Augenblick unseres
Lebens nicht brauchen.



Man erzählt, dass der Vogel Strauß
seinen Kopf versteckt, wenn er
Gefahr kommen sieht (obwohl das
nicht stimmt). Ähnliches kann bei
uns der Fall sein, wenn wir spüren,
dass in unserem Leben etwas nicht
richtig läuft, z.B. wenn wir merken,
dass es uns schwer fällt, Freunde zu
finden, wenn wir uns unfähig fühlen,
unsere Leidenschaften zu
beherrschen oder Angst haben zu
versagen, ausgelacht oder alleine
gelassen zu werden… Jemand, der
nicht arm ist vor Gott, will sich lieber
nicht mit der Wahrheit zu
konfrontieren. Er zieht es vor, die
Gefahr nicht zu sehen oder sie zu
beschönigen. Deshalb will er nicht
hinsehen, oder er verschließt sich –
wie ein Igel – im Schweigen,
manchmal sogar, indem er die
anderen kritisiert, damit seine
Schwäche nicht bemerkt wird.

Wer sich mit seinen eigenen Fehlern
nicht auseinandersetzt, muss eine



Maske aufsetzen, damit seine
Mitmenschen in ihm jemand
anderen sehen (eine sorgenfreie
Person, immer glücklich und
selbstsicher …). Im Endeffekt wird
sein Leben zu einem Theaterspiel,
einer Pantomime. Früher oder später
wird er sich fragen: Wer bin ich
eigentlich? Woran glaube ich? Mögen
meine Freunde mich oder den
Menschen, für den sie mich halten?
„Herr“, - so betete der hl. Josefmaria
– „gib, dass ich mich dazu
entschließe, durch Buße endlich die
elende Maske herunterzureißen, die
ich mir selbst aus meinen
Erbärmlichkeiten gebildet
habe…“[5].

Wer nicht demütig ist, wird bald
feststellen, dass sein Leben sich in
ein komplexes Labyrinth verwandelt
hat. Die beste, manchmal die einzige
Art, aus einem Labyrinth
herauszukommen, ist zu fliegen.
Deswegen erheben wir uns in



unserem Gebet bis zur Gegenwart
Gottes. Er wird uns helfen, aufrichtig
und demütig zu sein. Jemand, der
arm vor Gott ist, fühlt sich nicht
gedemütigt, wenn er seine
Schwächen anerkennt und in den
Sakramenten oder in der geistlichen
Leitung um Hilfe bittet. Er lebt so mit
offenem Visier und zeigt froh und
optimistisch sein wahres Gesicht und
seine Seele, wie sie ist.

„Der, dessen Seele frei ist, losgelöst
von den Dingen der Welt – sagt der
Papst– wird im Himmelreich
„erwartet““[6]. Materiell arm und
innerlich arm – nur so sind wir in
der Lage, dem Herrn auf dem Berg in
Galiläa zusammen mit den Aposteln
aufmerksam zuzuhören – ohne uns
zu zerstreuen oder abzulenken. Arm
vor Gott, frei von Habgier und Stolz,
sind wir fähig, uns dem Glück zu
öffnen, das uns die anderen
Seligpreisungen verheißen.



***

Fragen für das persönliche Gebet

Könnte ich nicht auf manche
Ausgaben verzichten? Habe ich das
Geld nicht lange in der Tasche? Gebe
ich Almosen im Rahmen meiner
Möglichkeiten?

Worin suche ich meine Sicherheit? In
materiellen Dingen (Kleidung,
elektronische Geräte, teure
Vorhaben)? Im Bild, das die anderen
von mir haben? Oder im Umgang mit
Gott und in echter Freundschaft?
Sorge ich mich sehr um das, was
andere von mir denken?

Bemühe ich mich darum, dass die
Sachen, die ich benutze (Kleidung,
Telefon …), lange halten oder benötige
ich oft Neues? Brauche ich unbedingt
die Dinge, die meine Freundinnen oder
Freunde besitzen?



Habe ich mir vorgenommen, jeden Tag
zwei oder drei kleine Opfer zu
bringen, die mir helfen, auf
oberflächliche Dinge zu verzichten, die
nicht nötig sind (z.B. beim Gebrauch
von Handy, Fernsehen, Aufzug …)?

Zeige ich mich so, wie ich bin? Stört es
mich, wenn ich zu Recht kritisiert
werde? Wann habe ich zuletzt um
Verzeihung gebeten? Bitte ich
manchmal um Rat?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt 5, 3.

[2] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 630.

[3] Mt 19, 21.

[4] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 596.

[5] Ders. Kreuzweg, VI Station.



[6] Papst Franziskus, Predigt,
01.11.2015.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/die-seligpreisungen-ii-die-
armut-ist-der-wahre-rei/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/die-seligpreisungen-ii-die-armut-ist-der-wahre-rei/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-seligpreisungen-ii-die-armut-ist-der-wahre-rei/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-seligpreisungen-ii-die-armut-ist-der-wahre-rei/

	Die Seligpreisungen (II) : Die Armut ist der wahre Reichtum

