
opusdei.org

Die Neuheit des
Heiligen Geistes

Annäherung an das
Pfingstgeschehen. Eine
Betrachtung von Josef Arquer

26.05.2012

Fünfzig Tage sind seit jenem Abend
vergangen, da der Herr den Seinen
erschienen war. Nun sind die Jünger
wieder in dem Raum versammelt, in
welchem Jesus die Eucharistie
eingesetzt und Worte des Abschieds
gesprochen hatte. Drinnen
„verharrten sie alle einmütig im
Gebet, zusammen mit den Frauen



und mit Maria, der Mutter Jesu, und
mit seinen Brüdern.“ Draußen viel
Volk: unter den Pilgern waren auch
solche aus fremden Ländern, aus der
jüdischen Diaspora, nach Jerusalem
gekommen, um den dritten der drei
großen jüdischen Feiertage zu
begehen. Nach dem Pascha, dem Tag
des Dankes für die Befreiung aus der
Sklaverei in Ägypten, feiert das Volk
Israel den Dank für die
Erstlingsfrüchte der Erde und für die
Übergabe des Gesetzes am Sinai.

Zum festlichen Dank für all diese
Gottesgeschenke aus der fruchtbaren
Erde und aus den himmlischen
Weisungen soll sich jetzt nach
göttlichem Willen als unüberbietbare
Danksagung das christliche
Pfingstfest, die Gabe des Heiligen
Geistes gesellen: „Da kam plötzlich
vom Himmel her ein Brausen, wie
wenn ein heftiger Sturm daherfährt,
und erfüllte das ganze Haus, in dem
sie waren. Und es erschienen ihnen



Zungen wie von Feuer, die sich
verteilten; auf jeden von ihnen ließ
sich eine nieder. Alle wurden mit
dem Heiligen Geist erfüllt.“ (Apg
2,1-3) 

Da erfüllt sich das Wort des
Auferstandenen, das eine
Verheißung und einen Auftrag
enthält: „Geht nicht weg von
Jerusalem, sondern wartet auf die
Verheißung des Vaters, die ihr von
mir vernommen habt. (...) Ihr werdet
die Kraft des Heiligen Geistes
empfangen, der auf euch
herabkommen wird; und ihr werdet
meine Zeugen sein in Jerusalem und
in ganz Judäa und Samarien und bis
an die Grenzen der Erde.“ (Apg 1,8)

Lukas, der Verfasser der
Apostelgeschichte wie des dritten
Evangeliums, hat in beiden Werken
diesen Augenblick des Abschieds
karg erzählt: „Als er das gesagt hatte,
wurde er vor ihren Augen



emporgehoben, und eine Wolke
nahm ihn auf und entzog ihn ihren
Blicken.“ (Apg 1,9) Beim Evangelium
(Lk 24,52) fällt eine zusätzliche
Anmerkung als expressiver
Pinselstrich auf: „Dann kehrten sie in
großer Freude nach Jerusalem
zurück“.

Papst Benedikt bemerkt dazu: „Wir
würden das Gegenteil erwarten. Wir
würden erwarten, dass sie ratlos und
traurig zurückblieben. (...) Wie
können wir das verstehen? Jedenfalls
folgt daraus, dass die Jünger sich
nicht verlassen fühlen... Dass sie
Jesus nicht als weit von ihnen in
einen unzugänglichen Himmel
entschwunden ansehen. Sie sind
offenbar einer neuen Gegenwart Jesu
gewiss, (...) dass er gerade jetzt auf
eine neue und machtvolle Weise bei
ihnen gegenwärtig ist.“ (Jesus von
Nazareth II, S. 306).

Betend zusammen bleiben



Wie wird das Beten der Jünger in
jener Zeit nach der Himmelfahrt bis
Pfingsten gewesen sein? Alles in
jenem Raum – der Tisch, die Polster,
die Leuchter, die Fenster – erinnerte
sie an die Geste des Herrn beim
Brotbrechen und an seine damals
rätselhafte Verheißung: „Ich werde
euch nicht als Waisen
zurücklassen ... Ich werde den Vater
bitten, und er wird euch einen
anderen Beistand geben, der für
immer bei euch bleiben soll ... Er
wird euch alles lehren und euch an
alles erinnern, was ich euch gesagt
habe (vgl. Joh 14,16; 18;26). 

Sie sind alle zusammen. Papst
Benedikt hält bei diesem Wort inne:
„Zusammenbleiben war die
Bedingung, die Jesus für den
Empfang der Gabe des Heiligen
Geistes stellte; Voraussetzung für die
Eintracht war ihr ständiges
Gebet.“ (Pfingstansprache 4. Juni
2006) Der Papst erkennt darin „den



Entwurf einer ausgezeichneten
Lehre für jede christliche
Gemeinschaft. Man denkt bisweilen,
dass der missionarische Erfolg
hauptsächlich von einer genauen
Planung abhänge, auf die dann
konkretes Bemühen um ihre
intelligente Umsetzung folgen müsse.
Sicher, der Herr verlangt unsere
Mitarbeit, aber vor jeder Antwort
unsererseits bedarf es seiner
Initiative: Sein Geist ist der wahre
Hauptakteur der Kirche. Die
Wurzeln unseres Seins und unseres
Handelns liegen im klugen, im
weisen Schweigen Gottes.“

Feuer, Sturmwind, Sprachengabe...

„Alle wurden mit dem Heiligen Geist
erfüllt.“ Das von Lukas geschilderte
Ereignis ist uns auch aus der Kunst
wohl vertraut: Maria im Kreis der
Apostel, „vom Himmel her ein
Brausen, wie wenn ein heftiger
Sturm daherfährt“, ,„Zungen wie von



Feuer“ auf jeden von ihnen, Staunen
und freudige Bestürzung bei der
Menge, „denn jeder hörte sie in
seiner Sprache reden“.

Im Licht von Gottes Heiligem Geist
gibt es „keine Begrenzung mehr,
weder in der Rasse noch in der
Kultur, weder im Raum noch in der
Zeit. Im Unterschied zu den
Ereignissen am Turm zu Babel (vgl.
Gen 11,1-9), als die Menschen ihre
Fähigkeit, einander zu verstehen,
zerstört hatten, als sie mit ihren
eigenen Händen einen Weg zum
Himmel bauen wollten, zeigt der
Geist an Pfingsten, dass seine
Gegenwart eint und die Konfusion in
Kommunion wandelt. Der Stolz und
der Egoismus des Menschen führen
immer zu Spaltungen, errichten
Mauern der Gleichgültigkeit, des
Hasses und der Gewalt. Der Heilige
Geist hingegen befähigt die Herzen,
die Sprachen aller zu verstehen, weil
er die Brücke einer authentischen



Kommunikation zwischen Erde und
Himmel wieder aufbaut. Der Heilige
Geist ist die Liebe.“ (Benedikt XVI.,
s.o.) 

Veni ... Komm...!

Die Kirche will, dass die Atmosphäre
jener Zeit des Anfangs uns heute
erreicht. Die liturgischen Hymnen
lassen Anwesenheit und Wirken von
Gottes Geist in der Kirche erbitten:
Veni, Komm! Du, Creator Spiritus,
Schöpfergeist! Du, Sancte Spiritus,
heiliger und heiligender Geist!

Im „Veni Sancte Spiritus" (Erzbischof
Stephan Langton von Canterbury
+1228 zugeschrieben) heißt es, die
"lux beatissima", das beseligende
Licht möge "cordis intima", die
Herzensmitte der Gläubigen erfüllen.

Im „Veni Creator Spiritus“, (vom
heiligen Mainzer Erzbischof
Rhabanus Maurus im 9. Jahrhundert
verfasst), ist das strahlende



österliche Licht zugleich „fons vivus,
ignis, caritas et spiritalis unctio –
lebendige Quelle, Feuer, Liebe und
Salbung im Geiste“.

Wasser und Feuer... Hier sind sie
kein Gegensatz. Beide zusammen
reinigen, verlebendigen und
entflammen Sinne und Gemüt:
"Accende lumen sensibus, infunde
amorem cordibus – zünde an ein
Licht in den Sinnen, flöße Liebe in
die Herzen ein!“

In einem poetisch-lyrischen Exkurs
könnte man auf die Reihenfolge
eingehen, wie zuerst Licht für die
Sinne, dann Liebe für die Herzen
erbeten wird. Dies ist ja der normale
Weg der Erkenntnis: Durch Sehen,
Hören, Berühren gelangt man zum
Erkennen, Empfinden, Lieben... Und
zur Schönheit der Schöpfung, die
dann selbst den Pfad zum
Übernatürlichen andeutet und Gott
zu lobpreisen vermag. Auf diesem



Weg erschließt uns der Geist das
eigentliche Geheimnis des Menschen.
Es ist das Geheimnis der
Gotteskindschaft.

Auch der Wind ist Sinnbild göttlicher
Gewalt. Das hebräische Wort ruah
kann zugleich Atem und Geist
bedeuten: das Leben, das von Gott
kommt, und das Leben, das die
Materie belebt. Im Alten Testament
ist im Windhauch dieses göttliche
Wirken versinnbildet - sanft oder
stark, leise oder heftig. Der
Sturmwind des Pfingsttages drückt
die neue Kraft aus, mit der die
göttliche Liebe in die Kirche und in
die Seelen eindringt.

... aber ich spüre vom Wirken des
Geistes nichts

Und wenn einer zweifelnd sich fragt,
ob der Geist überhaupt bei ihm
wirkt? Vielleicht empfindet er die
Gaben Gottes als so
selbstverständlich, dass er nicht



einmal merkt, dass sie „da“ sind, bei
ihm. Was tun dagegen? Er könnte
versuchen sich vorzustellen wie es
wäre, „Vater unser“ teilnahmslos als
bloßes literarisches Zitat zu
sprechen; oder den Tabernakel
ungerührt als mehr oder weniger
gelungenes Kunstwerk zu
betrachten... Er wird merken, dass
dies, Gott sei Dank, für einen
Christen, der betet, nicht so leicht
möglich ist.

Vielmehr wird er sich freuen, dass er
wirklich „Vater unser“ zu beten
vermag. Und er wird sich an die
Worte des Apostels erinnern, dass
der Heilige Geist jener ist, der uns
sagen lässt: "Abba, Vater", jener, der
„sich unserer Schwachheit annimmt
(Rom 8,26), jener, der hilft, wenn wir
„nicht wissen, worum wir in rechter
Weise beten sollen“. (vgl. Röm 8,26)

In diesem Bewusstsein wird es ihm
eher gelingen, ein mündliches Gebet



nicht nur herzusagen, und ein
Stoßgebet von Herzen kommend zu
sprechen. Dann lässt sich entdecken,
wie das äußerlich gesprochene Wort
nur das Kleid für Glauben, Hoffen
und Lieben ist. 

Der heilige Josefmaria deutet dies an:
„Der Heilige Geist will mit seinen
Eingebungen unseren Gedanken,
Werken und Wünschen einen
übernatürlichen Ton verleihen. Er
treibt uns dazu an, die Lehre Christi
zu bejahen und uns zutiefst
anzueignen, Er erleuchtet uns, damit
wir uns unserer persönlichen
Berufung bewusst werden, und
stärkt uns, damit wir tun, was Gott
von uns erwartet. (...) Wenn wir uns
von dem in uns wohnenden
Lebenshauch, dem Heiligen Geist,
leiten lassen, wird unser geistliches
Leben immer weiter wachsen; wir
werden uns dann der Hand Gottes,
unseres Vaters, mit der Spontaneität
und dem Vertrauen eines Kindes



überlassen, das sich in die Arme
seines Vaters wirft.“ (Christus
begegnen, 135)

Maria im Kreis der Jünger 

In der Mitte des am Pfingsttag
versammelten Kreises von
ungeduldigen, unerfahrenen Beter
steht eine, die sich gut auskennt. Sie
weiß seit langem, was Umgang mit
dem Heiligen Geist ist, und was
Beharrlichkeit heißt. Die Erfahrung
mit dem Geist stand am Anfang ihrer
Berufung zur Gottesmutterschaft. Sie
weiß, dass der Augenblick einer
neuen Geburt bevorsteht. Damals in
Bethlehem wurde Er geboren, jetzt
soll hier, im Abendmahlssaal, seine
Kirche ans Licht treten.

Im Abendmahlsaal wird sich der
Blick der Mutter ganz konkret auf die
betenden Menschen um sie gerichtet
haben. Sie ist nach dem Wort Jesu
am Kreuz auch die Mutter dieser
Zeugen der Auferstehung, die zu



Säulen des neuen Volkes Gottes
werden sollen. Maria lehrt sie Beten
und ist ihnen, den gelegentlich
Ungeduldigen, Vorbild der
Beharrlichkeit. Wahrscheinlich gab
es Augenblicke, in denen das "Wie
lange noch?" eine gefährliche
Versuchung war. Ein Blick auf Maria,
die Erfahrene, wird dann gereicht
haben. Hier werden sie angefangen
haben zu ahnen, dass die liebende
Verehrung der Mutter kein Hindernis
für die Nachfolge des Sohnes ist, eher
die Voraussetzung.

In dem Augenblick, in dem die
Verheißung des Herrn sich erfüllt,
zieht sich Maria zurück. Von diesem
Augenblick an hören wir nichts mehr
von ihr. Sie bleibt ständig
gegenwärtig, aber im Schatten, in der
Verborgenheit des Inneren – wie das
Herz, wie die Lungen, wie das Blut.
Nun ist Petrus die sichtbare Mitte
jener Gemeinde. Er und alle anderen
haben von Maria gelernt. Und der



Geist beginnt, das Angesicht der Erde
zu erneuern.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/die-neuheit-des-heiligen-
geistes/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/die-neuheit-des-heiligen-geistes/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-neuheit-des-heiligen-geistes/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-neuheit-des-heiligen-geistes/

	Die Neuheit des Heiligen Geistes

