
opusdei.org

Die Demut: Quelle
der Freude

Die Demut ist ein
grundlegendes
Charakteristikum, eines der
Fundamente des echten
christlichen Lebens, weil sie die
„Wohnstatt der Liebe“ ist.

06.01.2021

Niemand hat Gott je geschaut (1),
betont die Heilige Schrift. Solange
wir auf dieser Erde leben, haben wir
keine unmittelbare Erkenntnis des
göttlichen Lebens; zwischen Gott und
dem Menschen besteht eine



unendliche Distanz, und nur Er
konnte sie, indem Er sich der
Verfasstheit des menschlichen
Lebens anpasste, durch seine
Offenbarung überwinden. Gott hat
sich den Menschen in der Schöpfung,
in der Geschichte Israels, in den
Worten der Propheten und
schließlich in seinem eigenen Sohn,
der die endgültige, komplette und
definitive Offenbarung ist, gezeigt; er
ist die Epiphanie Gottes: Wer mich
gesehen hat, hat den Vater gesehen
(2).

Ein Gott, der Mensch wird! Das ist
erstaunlich. Ein Gott, der in Christus
sieht und sich sehen lässt, der hört
und sich hören lässt, berührt und
sich berühren lässt; der sich bis hin
zur Menschwerdung erniedrigt und
sich der Sinne bedient, damit wir
seinen Ruf zur Vertrautheit mit ihm
in seiner Liebe, zur Heiligkeit,
verstehen. Die Verwunderung
angesichts der Inkarnation des



Wortes bewegt zur ehrfürchtigen
Betrachtung der Handlungen, Taten
und Worte Jesu. Wenn man das tut,
entdeckt man, dass alles im Leben
Christi, von seiner Geburt bis zum
Tod am Kreuz, von Demut
durchtränkt ist, denn er war Gott
gleich, hielt aber nicht daran fest,
wie Gott zu sein, sondern
entäußerte sich und wurde wie ein
Sklave und den Menschen gleich.
Sein Leben war das eines
Menschen; er erniedrigte sich und
war gehorsam bis zum Tod, bis
zum Tod am Kreuz (3).

Die Demut, Wohnstatt der Liebe

Die Botschaft der Liebe Gottes ist
durch die Erniedrigung des Sohnes
zu uns gelangt. Die Demut ist ein
grundlegendes
Unterscheidungsmerkmal, eines der
Fundamente des echten christlichen
Lebens, weil sie die Wohnstatt der
Liebe ist. Der heilige Augustinus



schreibt: „Wenn ihr mich fragt, was
das Wesentliche an der Religion und
der Disziplin Jesu Christi ist, werde
ich euch antworten: Das Erste ist die
Demut, das Zweite die Demut und
das Dritte die Demut“ (4). In der
Demut des menschgewordenen
Wortes offenbart sich uns, abgesehen
von der Tiefe der Liebe Gottes zu
uns, der königliche Weg, der zur
Fülle dieser Liebe führt.

Das christliche Leben besteht in der
Identifikation mit Christus: nur in
dem Maß, in dem wir uns mit ihm
vereinen, werden wir in die
Gemeinschaft mit dem lebendigen
Gott, Quelle aller Liebe, eingeführt
und fähig, die anderen Menschen mit
derselben Liebe zu lieben (5). Wie
Christus demütig zu sein bedeutet,
allen zu dienen, dem alten Menschen
zu sterben, den Neigungen, die die
Erbsünde in unserer Natur
zurückgelassen hat. Deshalb begreift
der Christ, dass „die mit Liebe



getragenen Demütigungen
schmackhaft und süß, ein Segen
Gottes sind“ (6). Wer sie so annimmt,
der öffnet sich für den ganzen
Reichtum des übernatürlichen
Lebens und kann mit dem heiligen
Paulus ausrufen: Seinetwegen habe
ich alles aufgegeben und halte es
für Unrat, um Christus zu
gewinnen und in ihm zu sein (7).

Die Gründe der Unruhe

Im Gegensatz zur tiefen inneren
Freude, die der Demut entspringt,
verursacht der Stolz nichts als
Unruhe und Unzufriedenheit. Der
Stolz führt dazu, alles auf sich zu
beziehen und alle Geschehnisse
unter einem ausschließlich
subjektiven Gesichtspunkt zu
analysieren: ob uns eine Sache gefällt
oder nicht, ob sie einen Vorteil bringt
oder Anstrengung verlangt usw.; und
ohne zu überlegen, ob es sich um
etwas Gutes an sich oder für die



anderen handelt. Dieser
Egozentrismus führt uns dazu, das
Handeln und Denken der anderen
nach den eigenen Kategorien zu
beurteilen und mehr oder weniger
explizit zu verlangen, dass sie sich
nach unseren Vorstellungen
verhalten sollen. Das ist der Grund,
warum ein stolzer Mensch oft Opfer
seines eigenen Ärgers wird, wenn er
meint, dass die anderen ihm nicht
genug Beachtung schenken, oder
dass er traurig wird, wenn er die
eigenen Fehler erkennt oder sieht,
dass andere mehr gute Eigenschaften
als er selbst haben.

Wenn sich jemand vom Stolz leiten
lässt, dann wird er, auch wenn er
seine eigene Zufriedenheit sucht,
immer irgendeine Unruhe in sich
tragen. Was fehlt ihm, um glücklich
zu sein? Nichts, weil er alles hat; und
alles, weil er das Grundlegende aus
dem Blick verloren hat: seine
Fähigkeit, sich dem anderen zu



schenken. Sein Verhalten hat eine
Seinsweise geschmiedet, die es ihm
erschwert, das wahre Glück zu
finden. Der Gründer des Opus Dei
hat darauf hingewiesen: „Wenn es
euch einmal schlecht geht und ihr
bemerkt, dass sich die Seele mit
Unruhe füllt, dann weil ihr um euch
selbst kreist (…). Wenn du, mein
Sohn, dich auf dich selbst
konzentrierst, dann schlägst du nicht
nur einen falschen Weg ein, sondern
wirst außer-dem die christliche
Freude in diesem Leben
verlieren“ (8).

Der Stolz ist immer ein Widerhall
jener ersten Rebellion, mit der der
Mensch Gott zu ersetzen suchte, und
deren Folge der Verlust der
Freundschaft mit dem Schöpfer und
der Harmonie mit sich selbst war.
Das stolze Individuum vertraut so
sehr auf seine eigenen Fähigkeiten,
dass es schließlich seine der Erlösung
bedürftige Natur zu vergessen droht.



Deshalb bringt den Stolzen nicht nur
die physische Krankheit aus der
Fassung, und kann ihn sogar zur
Verzweiflung führen, sondern auch
die unvermeidliche Erfahrung der
eigenen Beschränkungen, Fehler und
Erbärmlichkeit. Er klebt so sehr an
seinen eigenen Vorlieben und
Meinungen, dass es ihm nicht gelingt,
eine von seiner persönlichen Sicht
abweichende Auffassung positiv zu
schätzen und zu bewerten. Aus
diesem Grund gelingt es ihm nicht,
seine inneren Konflikte zu lösen, und
es kommt zu häufigen
Auseinandersetzungen mit den
anderen. Diese Schwierigkeit, sich
dem Willen anderer unterzuordnen,
führt ihn dazu, auch den Willen
Gottes nicht anzunehmen: er ist
schnell davon überzeugt, dass Gott
von ihm nicht verlangen kann, was
er nicht will; und es kann geschehen,
dass sich sogar das Bewusstsein
selbst, ein von Gott abhängiges



Geschöpf zu sein, für ihn zum Anlass
des Grolls wird.

Die Anziehungskraft der Demut

Für den demütigen Menschen
dagegen ist die Erkenntnis der
Herrlichkeit Gottes Grund zur
Freude, mehr noch, das einzige
Motiv wahren Jubels. Gewiss
entdeckt er, wenn er sich vor Ihn
stellt, seine Begrenztheit und seine
Kleinheit; aber seine Stellung als
Geschöpf ist Quelle innerer Freude
und keineswegs Anlass zu
Traurigkeit oder Hoffnungslosigkeit.
Die Demut ist ein Licht, das den
Menschen die Größe seiner Identität
als persönliches Wesen, das des
persönlichen Dialogs mit dem
Schöpfer fähig ist, entdecken und die
Abhängigkeit von Ihm mit
vollkommener Freiheit annehmen
lässt.

Die Seele der demütigen Person
erfährt die größte innere Erfüllung,



wenn sie erkennt, dass das absolute
Sein ein persönlicher, unendlich
großmütiger Gott ist, der uns
geschaffen hat, uns im Sein erhält
und sich uns in Jesus Christus mit
einem menschlichen Antlitz
offenbart. Die göttliche
Großzügigkeit, seine Herablassung
uns Geschöpfen gegenüber lässt den
Demütigen die Schönheit der
geschaffenen Dinge genießen, in
denen er einen Widerschein der
Liebe Gottes entdeckt; und es bewegt
ihn der Wunsch, dieses ständige
Überwältigt Sein mit anderen zu
teilen.

Die Reaktionen des Stolzen und des
Demütigen sind ganz anders in
Bezug auf den Ruf Gottes. Der Stolze
versteckt sich hinter einer Haltung
falscher Bescheidenheit, indem er
vorbringt, wenige Verdienste zu
besitzen – weil er auf die Welt, die er
für sich konstruiert hat, nicht
verzichten will; der demütige



Mensch dagegen, hält sich nicht
damit auf, zu urteilen, ob er zu
unbedeutend ist, um die Heiligkeit zu
erreichen. Es genügt ihm, die
Einladung, in die Gemeinschaft mit
Gott einzutreten, wahrzunehmen,
um sie mit Freude anzunehmen, so
sehr sie ihn auch verblüfft.

Jene, die wie die Heiligen wirklich
darum kämpfen demütig zu sein,
entfalten eine Persönlichkeit, die die
anderen anzieht. Mit ihrem
gewöhnlichen Verhalten erreichen
sie es, in ihrer Umgebung einen Ort
des Friedens und der Freude zu
schaffen, weil sie den Wert der
anderen anerkennen. Sie schätzen
sie wirklich und deshalb verstehen
sie es, in ihren Gesprächen, im
Familienleben oder im Umgang mit
Kollegen und Freunden Verständnis
aufzubringen und zu entschuldigen;
sie sind vom Wunsch geleitet zu
helfen und mit allen gut
auszukommen: sie sind fähig zu



erkennen, was sie den Menschen in
ihrer Umgebung schulden, und
beanspruchen und fordern keine
Rechte. An ihrer Seite spürt man
schließlich die Liebe Gottes, die ihr
Leben beseelt: Man findet Vertrauen,
fühlt sich nicht verurteilt, sondern
geliebt.

Wieder beginnen zu lernen,
demütig zu sein

Häufig ist die Ursache der
Erschöpfung oder des Pessimismus,
die uns gelegentlich befallen, nicht
die menschliche Kleinheit oder die
für die Erfüllung einer bestimmten
Aufgabe nötige Anstrengung,
sondern weil wir die Dinge mit einer
Perspektive betrachten, die zu sehr
auf das Ich konzentriert ist. „Warum
werden wir Menschen traurig?“,
fragte der heilige Josefmaria. Und er
antwortete: „Weil unser irdisches
Leben nicht den persönlichen
Erwartungen entspricht oder weil



Hindernisse auftauchen, die die
Befriedigung unserer Wünsche
unmöglich machen oder
erschweren“ (9).

Man kann eine gewisse Empfindung
der Traurigkeit angesichts eigener
Schwierigkeiten oder jenen von
anderen feststellen; angesichts
einiger Fehler, die man genauer
erkennt als früher, oder die man
überwunden glaubte; angesichts der
Unmöglichkeit berufliche oder
apostolische Ziele zu erreichen, die
man mit Begeisterung und
Anstrengung lange Zeit hindurch
verfolgt hat. Man kann auch die
Auflehnung erfahren, irgendwelche
Ereignisse oder Umstände, die
zuwider sind und leiden lassen, nicht
annehmen zu wollen. Immer, aber
besonders in solchen Momenten, ist
es notwendig, wie Don Álvaro in
einem seiner Briefe riet, den Vorsatz
zu erneuern, wieder zu beginnen ,
demütig sein zu lernen (10): indem



wir den Herrn um Demut, seine
Demut, bitten, und uns an die
Jungfrau wenden, damit sie uns lehrt
und uns Kraft gibt. Das ist der Sinn
der Worte des Herrn: Kommt alle zu
mir, die ihr euch plagt und
schwere Lasten zu tragen habt. Ich
werde euch Ruhe verschaffen.
Nehmt mein Joch auf euch und
lernt von mir, denn ich bin gütig
und von Herzen demütig, so
werdet ihr Ruhe fin-den für eure
Seele. Denn mein Joch drückt nicht
und meine Last ist leicht (11).
Deshalb lernt die verliebte Seele
jeden Tag, im Gebet demütig zu sein:
„Das Gebet ist die Demut des
Menschen, der seine tiefe
Armseligkeit erkennt und die Größe
Gottes, an den er sich wendet und
ihn anbetet, so dass er alles von Ihm
erwartet und nichts von sich
selbst“ (12). Wir erlangen den
Frieden nur wieder, wenn wir,
anstatt in unserem Inneren über das,
was uns ge-schieht, nachzudenken



und zu grübeln, diese Sorgen
beiseitelassen und zu Christus
zurückkehren.

„Eifer und Ruhe (alma, calma)“ (13).
Diese Worte, die dem Gründer so
sehr gefielen, fassen ein ganzes
Lebensprogramm zusammen, nach
dem sich die Seele, die mit der Gnade
Gottes rechnet, mit Eifer und
Klugheit jeder Schwierigkeit stellt.
Wenn man so lebt, dann erfüllt man,
was der heilige Josefmaria lehrte:
„Alle jene Widrigkeiten, die uns so
oft leiden ließen, sind nicht Ursache
gewesen, jemals weder die Freude
noch den Frieden zu verlieren, denn
wir konnten erfahren, wie der Herr 
aus dem trockenen Felsen der
Schwierigkeit Süßigkeit –
wohlschmeckenden Honig –
hervorholt: de petra, melle
saturavit eos (Ps 81,17) “ (14).

Unsere Mutter, die heilige Maria,
führt uns die Notwendigkeit vor



Augen, demütig zu sein, um nahe bei
Gott zu leben. Sie ist Vorbild der
Freude, weil sie auch Vorbild der
Demut ist: Meine Seele preist die
Größe des Herrn, und mein Geist
jubelt über Gott, meinen Retter.
Denn auf die Niedrigkeit seiner
Magd hat er geschaut (15).

(1) 1 Joh 4,12.

(2) Joh 14,9.

(3) Phil 2,6-8.

(4) Hl. Augustinus, Epist. 118,22.

(5) Vgl. Röm 5,5.

(6) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einer Betrachtung, 25.12.1973.

(7) Phil 3,8-9.

(8) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einer Betrachtung, 25.12.1973.



(9) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes ,
Nr. 108.

(10) Msgr. Álvaro del Portillo, Brief
1.5.1990.

(11) Mt 11,28-30.

(12) Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 259.

(13) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Beisammensein,
9.11.1972.

(14) Hl. Josefmaria, Brief 29.9.1957 ,
Nr. 4.

(15) Lk 1,46-48.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/die-demut-quelle-der-freude/
(11.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/die-demut-quelle-der-freude/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-demut-quelle-der-freude/

	Die Demut: Quelle der Freude

