
opusdei.org

Die Berufung der
Assoziierten hat
tiefe Wurzeln und
ausladende Zweige

Was die Berufung zum Opus
Dei für Frauen und Männer
bedeutet und wie sie in
besonderer Weise von den
Assoziierten gelebt wird, das
hatte den heiligen Josefmaria
zu Lebzeiten begeistert.

10.07.2023

Wir schreiben das Jahr 587 vor
Christus. Jeremia befindet sich in



Jerusalem und erhält ein seltsames
Orakel, in dem der Herr ihn
auffordert, ein Feld zu kaufen. Der
Prophet, ein wenig verwirrt, vor
allem durch die konkrete Situation,
in der dies geschah, antwortet:
„Siehe: Schon haben sie die
Belagerungsrampen bis an die Stadt
herangebaut, um sie einzunehmen;
durch Schwert, Hunger und Pest ist
die Stadt den Chaldäern
preisgegeben (...) Und du, Herr und
Gott, hast zu mir gesagt: Kauf dir den
Acker‘“ (Jer 32,24-25). Dennoch
besteht der Herr darauf. Er will mit
dieser Geste des Propheten ein
Zeichen für sein Volk und für uns
setzen: „Ich sammele sie aus allen
Ländern (...) und bringe sie wieder
zurück an diesen Ort, und lasse sie in
Sicherheit wohnen (...). Ich werde
mich über sie freuen, wenn ich ihnen
Gutes erweise. Ich pflanze sie ein in
diesem Land, in Treue mit meinem
ganzen Herzen und mit meiner
ganzen Seele" (Jer 32,37-41). Gott



selbst wird das Feld mit den Bäumen,
die seine Kinder sind, wieder
aufforsten; er wird jeden Samen
persönlich einpflanzen, ihn keimen,
wachsen und Wurzeln schlagen
lassen.

Feuer und Wachstum als Bilder für
die Evangelisierung

Das Bild des Feuers wird oft
verwendet, um von der
Evangelisierung zu sprechen: eine
Botschaft, die sich schnell ausbreitet
und alles auf dem Weg entzündet
(vgl. Lk 12,49). Das Feuer hält jedoch
meist nicht lange an und hinterlässt
nur Asche.

Deshalb können wir neben dem Bild
des Feuers, das sich ausbreitet, auch
das Bild des Ackers heranziehen, wo
gesät wird und auf dem es wächst
(vgl. Mt 13,31). Der Prozess, bei dem
die ersten Samen Wurzeln schlagen,
mag langsam sein, aber wenn die
Körner erst einmal zu wachsen



begonnen haben, kann sogar ein
Wald entstehen. Dann bricht das
Leben in einer unendlichen Vielfalt
von Formen, Klängen und Farben
hervor; eine unermessliche Vielfalt
von Pflanzen, Tieren und anderen
Lebensformen entwickelt sich im
Schatten der Bäume. Was vorher
Ödland war, wird zu einem
angenehmen, kühlen und
bewohnbaren Ort. Die Bäume binden
den Boden, bringen den Wind,
ziehen den Regen an, halten die
Feuchtigkeit zurück, reinigen die
Luft; sie bieten allen Arten von
Lebewesen Nahrung und Schutz. Es
gibt keine Kraft mehr, die die Kraft
des Lebens bremsen könnte.

Apostolat gehört zum Leben der
Assoziierten

Die Aufgabe der Evangelisierung, die
die Assoziierten inmitten der Welt
erfüllen, könnte mit diesem Wald
verglichen werden. Der Prälat des



Opus Dei hat, um die Berufung der
Assoziierten im Opus Dei zu
erklären, von der Fähigkeit
gesprochen, im Apostolat verwurzelt
zu sein, eine große Vielfalt von
Beziehungen zu pflegen und in die
Tiefe zu gehen [1]. Wir könnten diese
Möglichkeiten zusammenfassen,
indem wir sagen, dass die Berufung
als Assoziierte oder Assoziierter eine
Berufung zur Verwurzelung ist, mit
besonders festen und tiefen Wurzeln,
die inmitten der Turbulenzen
unserer Welt stark bleiben.

Wurzeln schlagen hat auch mit
Freundschaft zu tun

Oft sind diese Wurzeln an einem
bestimmten Ort verankert; zu
bestimmten Zeiten oder Jahreszeiten
kann der Mensch aus beruflichen,
studienbedingten, familiären oder
anderen Gründen von einem Ort
zum anderen ziehen, und diese
Verpflanzung ist der Anlass für eine



neue Verwurzelung. Aber über die
physischen Wurzeln hinaus gibt es
auch Wurzeln in Form von
lebensspendenden, mit der Erde
verbundenen Freundschaften.
Hinter dieser Fähigkeit, Wurzeln zu
schlagen – manchmal an Orten,
immer im Herzen der Menschen –
steht eine besondere Gnade, ein
besonderer göttlicher Wille: „Ich
pflanze sie ein in diesem Land, in
Treue, mit meinem ganzen Herzen
und mit meiner ganzen Seele“ (Jer
32,41).

„Denken wir also darüber nach, wie
wichtig es ist, die Wurzeln zu
bewahren", lädt uns Papst Franziskus
ein, "denn nur wenn sie in die Tiefe
gehen wachsen die Zweige in die
Höhe und bringen Früchte hervor.
Jeder von uns kann sich fragen, auch
als Volk, jeder von uns: Was sind die
wichtigsten Wurzeln meines Lebens?
Wo bin ich verwurzelt? Bewahre ich



die Erinnerung daran, trage ich
Sorge dafür?“[2].

Nur die Leviten erhielten von Gott
kein Land zugeteilt

Wo bin ich verwurzelt? Die Wurzeln
sprechen von dem Land, das für das
auserwählte Volk einen
grundlegenden Wert hatte, weil es
ein Geschenk Gottes war, und jeder
Israelit hatte die Verantwortung, sich
daran zu erfreuen, es zu bewahren,
fruchtbar zu machen und an die
nächste Generation weiterzugeben.
Es ist daher erstaunlich, dass bei der
Aufteilung des verheißenen Landes
auf die verschiedenen Stämme einer
von ihnen nichts davon erhielt. Es
war der Stamm Levi, der für die
Anbetung des Herrn bestimmt war.
Die Leviten beklagten sich nicht,
sondern beteten: „Der Herr ist mein
Erbanteil, er reicht mir den Becher,
du bist es, der mein Los hält (…) Ja,
mein Erbe gefällt mir“ (Ps 16,5-6). Sie



erkannten, dass das Stück Land, das
ihnen zugeteilt worden war, nicht
mehr und nicht weniger war als...
Gott selbst! Der Herr wollte für sie
„die Grundlage ihrer Existenz, das
Land ihres Lebens“ [3] sein.

Verwurzelt in Gott: das Geschenk
des Zölibats

In dieser Wahl Gottes finden wir „das
wahre Fundament des Zölibats“ [4]

auch das, zu dem die Assoziierten
und Numerarier berufen sind. Gott
selbst ist der Boden, auf dem ein
zölibatäres Herz Wurzeln schlägt. In
seinem Brief über die Berufung zum
Opus Dei greift Prälat Fernando
Ocáriz diese tiefe Vision des Zölibats
auf, um über Interpretationen
hinauszugehen, die parteiisch sind
oder reduzierend sein könnten: „Den
Zölibat darf man daher nicht allein
und nicht hauptsächlich rein
funktional betrachten, das heißt, als
ein geeignetes Mittel, damit wir uns



mehr der Arbeit des Werkes widmen
oder von einem Ort zum anderen
wechseln können. Natürlich wird
beides durch den Zölibat ermöglicht
oder erleichtert, aber im Tiefsten ist
er eine besondere Gabe, die unser
Leben dem Leben Christi ähnlich
macht.." [5] Der Zölibat ist unter
diesem Aspekt eine besondere
Identifikation mit dem Herzen Jesu:
Er ist das Bild, auf das jeder schaut,
der diese Gabe empfängt. Der Zölibat
ist also das Gegenteil von
Individualismus: Er ermöglicht eine
besondere Offenheit gegenüber Gott
– wie die des Stammes Levi – und
eine besondere Offenheit gegenüber
den anderen – wie die von Christus
selbst.

Diese Berufung – die auch die
Numerarier erhalten – leuchtet
vielleicht in den Assoziierten mit
einer eigenen Klarheit auf, weil sie
bei ihnen nicht mit einer totalen
Verfügbarkeit für die Aufgaben der



Ausbildung oder der Leitung
verbunden ist, oder damit, hin und
her gehen zu können. Die
Assoziierten – so schreibt der Prälat
des Opus Dei, Fernando Ocáriz -
„zeigen in ihrem Leben, was es heißt,
sich mitten in der Welt mit
ungeteiltem Herzen Gott hinzugeben
(...) Ihr zeigt durch euer Leben den
befreienden Charakter der
apostolischen Tätigkeit eines jeden
Getauften, indem ihr sie mit allen
Kräften eines zölibatären Herzens
weiterführt“ [6]

"Ich möchte Gott mitten auf der
Straße dienen!“

So erklärte ein Assoziierter seinen
Mitbrüdern seine Berufung, kurz
nachdem er sie entdeckt hatte: „Ich
habe mein Leben im Opus Dei Gott
übergeben. Ich werde dort wohnen
bleiben, wo ich immer wohnte und
in meiner Arbeit bleiben – wie
immer. Aber mein Herz gehört Gott.



Ich möchte ihm mitten auf der
Straße dienen.“ [7] In unserer Zeit
mag es ein wenig naiv oder absurd
erscheinen, mitten auf der Straße
den Ruf zum Zölibat anzunehmen...
Fast so, als würde man in Judäa
während der babylonischen
Belagerung ein Feld kaufen. Es ist
also gut, nicht aus den Augen zu
verlieren, dass der Ruf zum Zölibat
ein Geschenk Gottes ist, das die Kraft
hat, das Umfeld zu verändern, in das
dieser Same gepflanzt wird.
Außerdem dürstet die Welt nach
diesem Geschenk, auch wenn sie sich
dessen oft nicht bewusst ist. Benedikt
XVI. sagte, dass „unsere Welt
Menschen braucht, die von Gott
Zeugnis abgeben, Menschen, die sich
entscheiden, ihn als den Boden
anzunehmen, auf dem ihr eigenes
Leben gegründet ist. Gerade deshalb
ist der Zölibat heute in unserer Welt
so wichtig.“ [8]



Die Frömmigkeitsübungen können
in jeder Umgebung gelebt werden

Der heilige Josefmaria, der sich
konkret auf seine Söhne und Töchter,
die Assoziierten bezog, erklärte, dass
„wir alle im Werk die besondere und
ausreichende Gnade Gottes haben,
unsere Hingabe an Gott in der Welt
feinfühlig zu leben. Unsere Zelle ist
die Straße, und dort sind wir
kontemplativ. Es genügt, mit
Feingefühl die täglichen Normen 
(Anmerkung der Übersetzer: So
bezeichnete der hl Josefmaria die
täglichen Frömmigkeitsübungen) zu
beachten, die gleichzeitig konkret
und weit gefasst sind und die in jeder
Umgebung gelebt werden können -
sie passen sich wie ein Handschuh
der Hand an.“[9] Die hl. Messe, jedes
Gebet, jedes Opfer, die Arbeit…
werden zu einer Begegnung, die der
Herr uns anbietet, damit wir in ihr
Wurzeln schlagen können. Von dort
aus, gut verwurzelt in einem Leben



der Vertrautheit mit Christus, wächst
der Same der Berufung, der in das
Herz einer jeden Assoziierten und
eines jeden Assoziierten gelegt
wurde; „wie ein Baum, der am
Wasser gepflanzt ist und zum Bach
seine Wurzeln ausstreckt: Er hat
nichts zu fürchten, wenn Hitze
kommt; seine Blätter bleiben grün;
auch in einem trockenen Jahr ist er
ohne Sorge, er hört nicht auf, Frucht
zu tragen.“ (Jer 17,7-8).

Verwurzelt in der Gesellschaft und
in den Menschen

Jeder Boden ist gut, damit der Same
der Berufung einer Assoziierten oder
eines Assoziierten des Opus Dei
Wurzeln schlagen kann. Das war
schon so, als die ersten Berufungen
kamen. Es waren sehr verschiedene
Menschen, und das können wir bis
heute beobachten. „Eure
Lebensumstände sind sehr
unterschiedlich und eure beruflichen



Situationen äußerst vielfältig. Vor
euch liegt ein unbegrenztes Feld an
Möglichkeiten“[10], schrieb der Prälat
an die Assoziierten. In diesem sehr
vielfältigen Bereich der Arbeit und
der menschlichen Beziehungen
bringen die Assoziierten in
besonders deutlicher Weise zum
Ausdruck, was das Opus Dei ist,
indem sie das gewöhnliche Leben,
die berufliche Arbeit und das
Familienleben heiligen, „ohne ihren
Wohnort oder ihre Arbeit zu
wechseln.“ [11] Das Lebenszeugnis des
Assoziierten Paco Uceda – einer der
drei ersten Assoziierten – zeigt, dass
„die Sendung des Opus Dei sehr
einfach ist. Jeder muss in seinem
Stand und Beruf Gott suchen. Ich als
Praktiker, du als Maler; der Arzt als
Arzt; und der Anwalt und der Beamte
und der Bauer, jeder in seinem
eigenen. Es geht darum, in den
normalen Tätigkeiten des Alltags, in
der gewöhnlichen Arbeit, heilig zu
sein.“ [12]



Der heilige Josefmaria bewunderte
die Reichweite des Apostolats der
Assoziierten

Der heilige Josefmaria war bewegt
von dem Gedanken an das große
Werk der Evangelisierung, das seine
Söhne und Töchter, die Assoziierten,
„in diesem unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit“ vollbringen
würden.[13] Das Tagebuch eines der
ersten Treffen der Assoziiertinnen
berichtet von einem Besuch von
Encarnación Ortega, die damals in
Rom lebte und mit dem Gründer des
Opus Dei zusammenarbeitete.
„Encarnita, umgeben von uns allen,
die wir begierig waren, etwas zu
hören, begann zu erzählen und zu
erzählen ... zwei Stunden lang, und
sie hätte nicht aufgehört, und wir
auch nicht, um all das zu hören, was
Inhalt unserer Berufung ist, die uns
direkt zum Herrn führt.“[14] Encarnita
sagte ihnen, dass der Vater viel von
ihrer Berufung erwarte, weil sie „bis



in die Tiefen der Gesellschaft“ [15]

vordringen könnten. „Ich beneide
euch", sagte der heilige Josefmaria
bei einer anderen Gelegenheit zu
seinen Söhnen und Töchtern im
Werk, „denn eure Hingabe an Gott ist
so umfassend und vollständig wie die
meine, aber ihr habt eine größere
Reichweite.“ [16]

Gute menschliche Beziehungen
erlauben einen apostolischen
Lebensstil

Diese Möglichkeit, in die Tiefe zu
gehen und weiter zu gelangen, hat
damit zu tun, dass die Assoziierten
Wurzeln schlagen, viele tiefe
Beziehungen, vor allem in ihrem
beruflichen Umfeld, knüpfen
können, wo sie Zeugen für Christus
sind. Sie verleihen dem Apostolat der
Kirche Tiefe: „Da ihr an jedem Ort
eher dauerhaft lebt, erleichtert ihr
dort die Verwurzelung der
Apostolate, euer Lebensstil erlaubt



euch, viele unterschiedliche
Beziehungen dauerhaft zu pflegen:
in der Familie, im Beruf, in der
Nachbarschaft, im Dorf, in der Stadt
oder in dem Land, wo ihr
wohnt.“ „Ihr gelangt viel weiter“,
bestätigte der heilige Josefmaria,
nicht nur bei der Ausbreitung des
Apostolates, sondern auch durch
ihren Tiefgang,....“ [17]

Treue Freundschaft ist die
Grundlage eines christlichen
Apostolats

All dies ist möglich, weil „im Werk
das Hauptapostolat immer das der
Freundschaft ist. Der heilige
Josefmaria lehrte: „Man kann mit
Fug und Recht sagen, dass die Arbeit
des Opus Dei die größte Frucht bringt
durch das persönliche Apostolat
seiner Mitglieder, mit ihrem Beispiel
und der loyalen Freundschaft mit
ihren Berufskollegen, in der
Universität oder In der Fabrik, im



Büro, im Bergwerk oder auf dem
Feld.“ [18] „Ihr, die ihr Assoziierte
seid“, schrieb der Prälat,
„verwirklicht das Opus Dei in erster
Linie durch ein tiefgehendes,
persönliches Apostolat in eurem
beruflichen und familiären
Umfeld…“[19].

Freundschaft ermöglicht
Bindungen von echter
Wertschätzung und Güte

Angetrieben durch die Gabe des
Zölibats und durch diese besondere
Vertrautheit mit Jesus Christus will
sich der Mensch in reiche
Freundschaftsbeziehungen
ausdehnen, denn der Zölibat ist, wie
Papst Franziskus sagt, „ein Geschenk,
das, wenn es als Weg der Heiligung
gelebt werden soll, gesunde
Beziehungen braucht, Beziehungen,
die von echtem Wohlwollen und
echter Güte geprägt sind und die in
Christus wurzeln“.[20]“.[20] Die

https://opusdei.org/de-de/tool/opusdeicms/article/110496/change/#_ftn20
https://opusdei.org/de-de/tool/opusdeicms/article/110496/change/#_ftn20


Freundschaft eines Menschen, der
zölibatär lebt, macht in der
Nachfolge Jesu Christi die Liebe
Gottes gegenwärtig, wo immer er ist:
eine Liebe, die verfügbar und
barmherzig ist, die sich für die
Menschen, die ihm nahestehen,
vervielfacht. Die Freundschaft, zu
der Männer und Frauen durch die
Gnade Gottes berufen sind, ist eine
Liebe, die lange währt, eine Liebe,
auf die man sich ohne Angst
verlassen kann, ähnlich der eines
Vaters oder einer Mutter, die immer
da sind.

Freundschaft entfaltet sich primär
in der eigenen Familie

Diese Liebe entfaltet sich zunächst in
der eigenen Familie: Der Kern,
bestehend aus Eltern, Geschwistern,
Cousins und anderen Verwandten, ist
normalerweise das erste Umfeld, in
dem Gott uns einlädt, Salz und Licht
zu sein (vgl. Mt 5,13-14). Dieser Raum



weitet sich nach und nach aus, bis er
alle Menschen erreicht, die durch
unser Leben gehen und denen diese
aufrichtige Freundschaft einen
festen und reichen Boden bietet, auf
dem ihr eigener Same keimen und
genährt werden kann, um gesund
und kräftig zu wachsen.

Es gibt auch geistliche Vater- und
Mutterschaft zum Wohl des
anderen

Zur Freundschaft der Assoziierten
gehört oft eine Beziehung echter
geistlicher Vater- oder Mutterschaft,
die – wie Prälat Fernando Ocáriz
einem Assoziierten erklärte, der ihn
zu diesem Thema befragte – eine
echte Sorge um das Wohl der
anderen Menschen ist. „Die Aufgabe
einer Mutter ist es, Leben zu
schenken. Wie schenken wir also
Leben im apostolischen Zölibat? Mit
Hingabe, mit Sorge um die anderen,
mit Gebet, mit Dienstbereitschaft, mit



dem Bemühen, das Leben angenehm
zu gestalten... All das ist echte
Mutterschaft. Zusammen mit der
Weitergabe der Liebe Jesu Christi, die
das wahre Leben ist, auf die eine
oder andere Weise, je nach den
Umständen (...). Das ist die größte
Mutterschaft: Jesus Christus
weitergeben.“ [21]

Der Zölibat Christi führt nicht zum
Einzelgängertum, sondern zu einer
geistlichen Familie

Es ist gesagt worden, dass die Gabe
des Zölibats in demjenigen, der sie
empfängt, die Fähigkeit erhöht,
andere zu lieben und sich in
Freundschaft vielen Menschen zu
öffnen. Wer sich den Zölibat Christi
zu eigen macht, ist niemals ein
Einzelgänger; aber damit nicht
genug: Wer die Berufung zu einem
Assoziierten hat, wurzelt auch in
einer Familie, in einem Zuhause, das
das Opus Dei ist. Assoziierte „werden



nie die Wärme einer Familie
vermissen“, schrieb der heilige
Josefmaria, „weil das Werk jedem
seiner Kinder immer Zuneigung und
Verständnis entgegenbringt. Das
ganze Opus Dei ist ein Zuhause: ein
einziges Zuhause mit einem einzigen
Kochtopf." [22]

Geist der Kindschaft gegenüber
dem Prälaten in Rom

Wie alle Gläubigen des Werkes
erfahren die Assoziierten ihre
Zugehörigkeit zu dieser Familie vor
allem durch die kindliche Liebe zum
heiligen Josefmaria und seinen
Nachfolgern, denen Gott das
Geschenk gemacht hat, Väter im
Opus Dei zu sein. [23] Es ist bewegend
zu sehen, wie dieser Geist der
Kindschaft in den ersten Assoziierten
Wurzeln schlug, die den Gründer nur
vom Hörensagen kannten und die
spürten, wie Gott ihre Seelen zu
kindlicher Frömmigkeit bewegte.



Dies geschah zum Beispiel bei
Concepción Álvarez, die, noch bevor
sie dem heiligen Josefmaria
persönlich begegnete, von der
Bedeutung der Kindschaft zum Vater,
die sie bei den anderen Mitgliedern
des Werkes sah, angesteckt wurde
und an eine von ihnen schrieb: „Ich
stelle mir eine große Familie vor, die
in dieser Zuneigung zum Vater
vereint ist, der sich um alle kümmert
(...). Auch ich werde ein Teil davon,
und ich erinnere mich sehr an den
Vater, und es ist für mich sehr
wichtig, dass ich etwas für ihn
aufopfere, und ich tue es mit
besonders viel Einsatz. [24]

Die Vaterschaft im Werk ist ein
geistliches Phänomen

Das Wunder der Väterlichkeit im
Werk setzt sich in den Nachfolgern
des heiligen Josefmaria fort. Deshalb
kann jeder Assoziierte spüren, dass
die Worte, mit denen der Prälat des



Opus Dei seinen ersten langen Brief
schloss, an ihn gerichtet waren:
„Meine Töchter und Söhne, wenn
sich irgendjemand von Euch auf
dieser Welt, die so schön und
zugleich so gequält ist, jemals allein
fühlt, dann soll er wissen, dass der
Vater für ihn betet und ihn in der
Gemeinschaft der Heiligen wirklich
begleitet und dass er ihn in seinem
Herzen trägt" [25]und in seiner
täglichen Messe. [26]

Wer einen Vater hat, hat auch
Schwestern und Brüder

Eine Konsequenz dessen, Kinder des
Vaters zu sein ist es, Bruder oder
Schwestern zu werden. Die
Kindschaft der Assoziierten geht
notwendigerweise zusammen mit
der Brüderlichkeit, die uns dazu
bringt, die anderen und ihre
Familien gut zu kennen, sie zu lieben
und ihnen zu helfen und uns von
ihnen lieben und helfen zu lassen. [27]



„Die Liebe Christi, die wir durch die
anderen empfangen, vor allem durch
diejenigen, die den gleichen Weg
gehen, stärkt uns und treibt uns in
diesem Abenteuer voran; im Fall der
Assoziierten auch durch die
Zusammenarbeit mit den
Numerariern bei der Betreuung der
anderen Gläubigen des Werkes." [28]

Die Brüderlichkeit zwischen
Assoziierten, Numerariern und
Supernumerariern ist eine Quelle
der Freude, der Hoffnung und des
Trostes in diesem Bemühen, das
Evangelium allen Menschen zu
bringen.[29] Mit dieser Nähe, die
durch das Gebet, konkreten Gesten,
und, immer wenn es möglich ist,
durch Gemeinsamkeit entsteht,
werden wir „das Wunder der
Gemeinschaft der Heiligen“ leben.
Mit der Gewissheit des Glaubens
wissen wir, dass wir einander noch
näher sind, als seien wir uns ständig
physisch nahe.“ [30]



Das Werk war einmal nur ein
Senfkorn

„Das Werk..., was ist das Werk jetzt?“
fragte sich der heilige Josefmaria, als
er während des Spanischen
Bürgerkrieges in einem kleinen
Zimmer in der Botschaft von
Honduras träumte. „Es ist kaum
etwas zu sehen, es ist wirklich nur
ein Senfkorn. Ein paar Männer, ohne
Ansehen, ohne wirtschaftliche
Stellung, ohne Erfahrung, fast alle
am Anfang ihres Lebens. Aber wir
wissen, dass aus diesem Senfkorn auf
dem übernatürlichen Feld der Kirche
ein Baum wachsen wird, der die
ganze Welt mit seinem Stamm,
seinen Wurzeln und seinen Zweigen
bedecken wird und in dem viele
Vögel Zuflucht suchen werden."[31]

Ein Traum wurde wahr

Seitdem sind mehrere Jahrzehnte
vergangen, und der heilige
Josefmaria selbst konnte diesen



Traum zum Teil verwirklicht sehen,
als er noch in diesem Land pilgerte.
Der Gründer des Opus Dei träumte
auch davon, dass die Zahl der
Assoziierten in Zukunft doppelt so
groß sein würde wie die der
Numerarier. [32] Während wir uns der
Hundertjahrfeier des Werkes
nähern, können wir den Herrn
bitten, die Berufungen der
Assoziierten zu vermehren, wie die
Wälder „die wie die Bachtäler dahin
ziehen, wie Gärten an einem Strom,
wie Aloebäume, vom Herrn
gepflanzt, wie die Zedern am
Wasser“ (Num 24,5-6), um dem Werk
der Verbreitung des Evangeliums in
diesem „Acker Gottes“ (1 Kor 3,9), der
die Kirche ist, mehr Festigkeit und
Wurzeln zu geben.

[1] Vgl. Fernando Ocáriz, Hirtenbrief
über die Berufung, 28.10.2020, Nr.
18.



[2] Papst Franziskus, Audienz
03.05.2023.

[3] Benedikt XVI, Ansprache,
22.12.2006.

[4] Ebd.

[5] Fernando Ocáriz, Hirtenbrief über
die Berufung, 28.20.2020, Nr. 22.

[6] Ebd. Nr. 18.

[7] Lázaro Linares, Antes, más y
mejor: un relato de mi vida en el
Opus Die, Rialp, Mdrid 2001, S. 37.

[8] Benedikt XVI. Ansprache,
22.12.2006.

[9] Heiliger Josefmaria, Brief 27, Nr.
11.

[10] Fernando Ocáriz, Hirtenbrief,
28.10.2020, Nr. 18.

[11] Ebd. Nr. 19.



[12] Zitiert in Lázaro Linarees, Antes,
más y mejor, S.29.

[13] Vgl. Heiliger Josefmaria,
Gespräche Nr. 114.

[14] Tagebuch von Estila, 10.08.1953,
Zitiert in „Las agregadas del Opus
Dei, preparación y comprensión de la
misión. España 1950-1955”, Studia et
Documenta 15 (2021), S. 143-178, S.
169.

[15] Ebd.

[16] Heiliger Josefmaria,
Beisammensein 15.09.1962, zitiert
von Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 28.10.2020, Nr. 18.

[17] Fernando Ocáriz, Hirtenbrief,
28.10.2020, Nr. 18.

[18] Hl. Josefmaria, Brief Nr. 55, zitiert
in Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 01.11.2019, Nr. 20.



[19] Fernando Ocáriz, Hirtenbrief,
28.10.2020, Nr. 18.

[20] Papst Franziskus, Ansprache,
17.02.2022.

[21] Fernando Ocáriz, Beisammensein
in Posen, 23.06.2022.

[22] Heiliger Josefmaria, Briefe 27, Nr.
11, vgl. Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 16.02.2023.

[23] Vgl. Heiliger Josefmaria, Brief
06.05.1945, Nr. 23, Msgr. Fernando
Ocáriz, Hirtenbrief 14.02.2017, Nr. 2.

[24] Brief von Concepción Alvarez an
Maria Ampuero, 30.06.1952, zitiert
in: Las agregadas del Opus Dei,
preparación y comprensión de la
misión. España 1950-1955, S. 168.

[25] Fernando Ocáriz, Hirtenbrief,
14.02,2017, Nr. 33.



[26] Vgl. Ebd. Hirtenbrief, 16.02.2023,
Nr. 12, Botschaft, 12.07.2019, vgl. Lv
28,29-30.

[27] Vgl. Ebd. Hirtenbrief 16.02.2023,
Nr. 6.

[28] Fernando Ocáriz, Hirtenbrief
28.10.2020,

[29] Vgl. Ebd. Nr. 17.

[30] Fernando Ocáriz, Botschaft,
12.07.2019

[31] Hl. Josefmaria, Betrachtung,
25.07.1937, in: Crecer para adentro,
S. 223

[32] Vgl. Fernando Ocáriz, Hirtenbrief,
28.10.2020, Nr. 18

Santiago Vigo



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/die-berufung-der-
assoziierten-tiefe-wurzeln-und-
ausladende-zweige/ (11.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/die-berufung-der-assoziierten-tiefe-wurzeln-und-ausladende-zweige/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-berufung-der-assoziierten-tiefe-wurzeln-und-ausladende-zweige/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-berufung-der-assoziierten-tiefe-wurzeln-und-ausladende-zweige/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-berufung-der-assoziierten-tiefe-wurzeln-und-ausladende-zweige/

	Die Berufung der Assoziierten hat tiefe Wurzeln und ausladende Zweige

