
opusdei.org

Die anderen sind ein
Teil von uns (II)

Die brüderliche
Zurechtweisung ist eine Frucht
der Nähe zum Nächsten und
setzt voraus, dass wir ihn mit
der gleichen Weite des Blicks
betrachten, wie Gott es tut.

17.10.2021

„So kam er zu einem Ort in
Samarien, der Sychar hieß und nahe
bei dem Grundstück lag, das Jakob
seinem Sohn Josef vermacht
hatte“ (Joh 4,5). Die Wanderung und
der konkrete Augenblick waren von



Jesus sorgfältig geplant worden; er
wollte, dass sich sein Durst und der
der samaritischen Frau bei dem
Brunnen begegneten. Es ist eine
günstige Umgebung für die Gabe,
alles dort verströmt den Geruch der
Opfergabe: die Natur, der Brunnen,
das Wasser … Doch Jesus ist auf der
Suche nach der höchsten Gabe: Er
wünscht sich die Freude und den
Frieden einer von Ewigkeit her
auserwählten Seele, auch wenn sie
dem Herzen Gottes in letzter Zeit
etwas entglitten war.

Die Nähe ist der Stil Gottes

Der heilige Josefmaria sagte, dass die
Liebe „mehr im Verstehen als im
Geben“ besteht(1), im Begreifen der
Probleme und Schwierigkeiten der
anderen. Wenn wir uns dazu
aufraffen, sind uns die Personen
oder ihre Schwierigkeiten nicht mehr
fremd, sondern werden Teil von uns
selbst. Christus geizte nicht mit der



Zeit und scheute keine Mühe, um der
Samariterin zu begegnen. Wer die
andere Person versteht, erkennt,
dass jede ein Geschenk ist, sieht das
Bild Gottes in ihr, die grenzenlose
Liebe, mit der Jesus sie liebt. Jeder ist
ein Geschenk für die Menschen in
seiner Nähe, und das zu entdecken,
ist der erste Schritt, damit wir
einander helfen können. Jesus
erkennt die Gabe, die das Leben der
Samariterin darstellt, und bittet sie
daher, ihm zu trinken zu geben. Er
hat Durst nach ihrer Liebe.

In der Tatsache, dass Jesus vor
Jahren wie einer mehr getauft
werden wollte – obwohl er es nicht
nötig hatte –, sieht Papst Franziskus
den Ursprung dieser Haltung:
Christus geht dem anderen entgegen,
um ihn zu verstehen, um ihm
beizustehen, und hilft ihm nicht nur
von außen: „Am ersten Tag seines
Dienstes bietet uns Jesus sein 
programmatisches Manifest an. Er



sagt uns, dass er uns nicht von oben
herab heilt, mit einer souveränen
Entscheidung, einem Kraftakt oder
einem Dekret. Nein: Er heilt uns,
indem er uns entgegenkommt und
unsere Sünden auf sich nimmt. So
besiegt Gott das Böse der Welt: indem
er herabsteigt, indem er es auf sich
nimmt. Das ist auch die Art, wie wir
die anderen erheben können: nicht
verurteilend, nicht indem wir ihnen
sagen, was zu tun ist, sondern indem
wir uns ihnen nähern, mit-leidend,
indem wir die Liebe Gottes teilen.
Die Nähe ist der Stil Gottes mit
uns“(2).

Der Gründer des Opus Dei sagte, dass
„die brüderliche Zurechtweisung Teil
des Blicks Gottes ist, seiner
liebevollen Vorsehung“(3). Wer
seinen Bruder versteht, urteilt nicht
über die anderen: Er achtet darauf,
sie wie Gott zu sehen, und daher
erscheinen ihm alle wie ein Schatz;
er versucht sie wie eine Kostbarkeit



zu hüten. „Die brüderliche
Zurechtweisung wird aus Liebe
erteilt. Sie beweist, dass wir
möchten, dass die anderen wirklich
glücklich werden“(4), so Msgr.
Fernando Ocáriz, Prälat des Opus
Dei. Diese Überzeugung, ihr Glück zu
suchen, beteiligt uns bei größter
Achtung ihrer Freiheit an ihrem
Leben, denn nur so ist die Liebe
wahrhaftig. Einem unserer
Geschwister auf dem Weg der
Heiligkeit zu helfen, gleicht dabei
mehr einer geduldigen und warmen
schlaflosen Nacht, in der das Wirken
Gottes erwartet wird, als einer kalten
Überwachung. „Überwachen bezieht
sich mehr auf die Bewahrung der
Lehre und der Sitten, wachen
dagegen betrifft mehr die
Bemühung, dass es Salz und Licht in
den Herzen gibt. Wache halten
bedeutet, auf eine bevorstehende
Gefahr zu achten, wachen hingegen
spricht vom geduldigen Ertragen der



Abläufe, durch die der Herr das Heil
seines Volkes entwickelt“(5).

Auf das Herz des Menschen kommt
es an

„Wenn ihr eine brüderliche
Zurechtweisung macht, dann sollt ihr
die Fehler eurer Brüder lieben“(6),
sagte der heilige Josefmaria. Pflegen
bedeutet nicht nur eine kleine
Wunde heilen, sondern die Person in
ihrer Gesamtheit erfassen, sie in der
Zeit lieben, projiziert bis in den
Himmel. In diesem Sinn ist es das
Herz des Menschen, in dem die guten
oder die bösen Handlungen in ihrer
Gesamtheit geschmiedet werden (vgl.
Mt 15,19): Das interessiert uns
besonders, mehr als kleine Details,
die oft Teil einer Eigenart sein
können. Wer helfen will, bleibt nicht
am Äußeren hängen, bewertet einen
Aspekt nicht isoliert, sondern
betrachtet die Ereignisse im Licht des
Strebens nach Heiligkeit des



anderen, wobei er die Sandalen
ablegt, weil er sich im Tiefsten von
dessen Seele befindet (vgl. Ex 3,5).
Eine brüderliche Zurechtweisung
bringt sozusagen die Haltung dessen
zum Ausdruck, der helfen will, die
Gaben zu entdecken, die Gott uns in
den tausendundeins alltäglichen
Kämpfen schenken möchte: „Wenn
du wüsstest, worin die Gabe Gottes
besteht“ (Joh 4,10). Jede Hilfe muss
sich so präsentieren: wie eine Linse,
um das Geschenk zu entdecken, das
in jedem Kampf verborgen ist. Bei
der brüderlichen Zurechtweisung
müssen wir wie jemand sein, der
zärtlich über die Heiligkeit des
anderen wacht, nicht wie jemand,
der die Erfüllung „gewisser
Standards, die wir uns auferlegt
haben,“(7) überwacht.

Jesus etwa bleibt nicht bei den
peripheren Fragen des Lebens der
Samariterin stehen. Er dringt bis
zum Kern des Schmerzes dieser



geliebten Seele vor. Durch das
Gespräch hat Jesus sie zu jener
Wahrheit geführt, deren sie sich nun
nicht mehr schämt. Deshalb kehrt sie
in das Dorf zurück und erzählt allen,
wie befreit sie sich fühlte: „Er hat mir
alles gesagt, was ich getan habe. Ist
er vielleicht der Messias?“ (Joh 4,29).

Jesus lehrt uns, dass der Blick Gottes
integrativ, alles miteinander
verbindend ist. Er weiß vom
scheinbar Unbedeutenden zum
Geistlichen, Großen und
Wesentlichen aufzusteigen. Er ist
geduldig, sieht alles als Teil der
Gesamtheit eines ganzen Lebens.
Erhellende Worte kommen dazu von
Papst Benedikt: „In unserer vom
Individualismus geprägten Welt ist es
notwendig, die Wichtigkeit der
brüderlichen Zurechtweisung wieder
zu entdecken, um gemeinsam auf die
Heiligkeit zuzugehen (…). Es ist ein
großer Dienst, zu helfen und sich
helfen zu lassen, um in Wahrheit in



uns selbst zu lesen, um unser Leben
zu bessern und immer
vollkommener auf den Wegen des
Herrn zu wandeln. Immer ist ein
Blick notwendig, der liebt und
korrigiert, der erkennt und
anerkennt, der unterscheidet und
verzeiht (vgl. Lk 22,61), wie Gott es
mit jedem Einzelnen von uns getan
hat und tut“(8). Dieser Blick bleibt
nicht einfach bei unwichtigen
Kleinigkeiten stehen und bläst sie
nicht auf; vielmehr füllt er sich mit
Hoffnung durch weite Horizonte und
gibt diese gegebenenfalls so weiter.
Er weiß, dass er einem
ausdrücklichen Wunsch Jesu
nachkommt, und versucht daher so
vorzugehen, wie dieser es tun würde:
„Geh zu ihm und weise ihn unter
vier Augen zurecht. Hört er auf dich,
so hast du deinen Bruder
zurückgewonnen“ (Mt 18,15).

Durch die brüderliche
Zurechtweisung stützen wir einen



Bruder in seinen konkreten und
täglichen Wünschen nach Heiligkeit.
Sie ist keine Verbesserung des
Ganzen, denn Gott wirkt in jedem
Menschen, sondern genau das
Gegenteil: eine Bestätigung, dass die
Heiligkeit mit dieser Schwäche
vereinbar ist. Folgende Worte des
heiligen Johannes Chrysostomus
können uns helfen: „Der Herr sagt
nicht: Klagt an, streitet, verlangt
Rache, sondern weist zurecht“(9).
Wir vermitteln den anderen unsere
Wertschätzung für ihren Kampf, wir
anerkennen ihre Gefühle, wir geben
ihnen Rückhalt in dieser Schlacht;
mit unserer Hilfe erinnern wir sie
daran, dass wir auch mit der ihren
rechnen. Jede brüderliche
Zurechtweisung enthält eine diskrete
Bewunderung für den Bruder und
für das Werk der Gnade in seiner
Seele.

Eine Frucht der Freundschaft



Um einen Kontext zu schaffen, in
dem eine solcher Beistand möglich
ist, ist Nähe notwendig, aufrichtiges
Interesse, wirkliche Sorge um das
Leben des anderen. Wer sich
brüderlich gefällig erweist und die
anderen bis in die Tiefe kennt, kann
eine Beziehung gegenseitiger und
wahrer Freundschaft herstellen. Die
brüderliche Zurechtweisung ist eine
natürliche Frucht dieses geduldig
gepflegten Bodens. Um in das Herz
der anderen eintreten zu können, ist
zudem Einfühlungsvermögen nötig.
Dieser Dienst lässt sich nicht von
außen noch aus der Ferne leisten.
Heute werden hochpräzise
chirurgische Operationen mit einem
Instrumentarium durchgeführt, das
im Inneren der Patienten ansetzen
kann, ohne dass äußere Eingriffe
notwendig sind. Man könnte sagen,
dass ein verständnisvoller Bruder
feinfühlig bis zum heiligen Ort des
Herzens vorzudringen sucht, ohne
die Intimität zu verletzen.



Zusätzlich muss man denjenigen gut
kennen, den man zurechtweisen
wird. Es gibt vom Temperament
bestimmte Veranlagungen, durch die
wir sehr unterschiedlich sind und die
der heilige Josefmaria als einen
zentralen Teil dieses „sehr
verschiedenen Zählers“(10) der
Gläubigen im Opus Dei und in der
Kirche erachtete. Es wäre nicht
gerecht, zu denken, dass die
Verschiedenheit der Reaktionen nur
mit der Demut oder mit der
Empfindlichkeit dessen
zusammenhängt, der die brüderliche
Zurechtweisung empfängt. Für
manche klingen auch die
feinfühligsten Worte noch leicht
nach einem Vorwurf; diese stellt
Jesus mit Lobreden und Sanftmut vor
die Wahrheit. So machte er es zum
Beispiel mit jener Frau, die ihm im
Haus des Pharisäers Simon die Füße
salbte (vgl. Lk 7,36-50). Andere
hingegen nehmen einen Mangel an
Interesse und echter Liebe wahr,



wenn die Worte nicht besonders klar
sind. Marta musste ihren Namen
zweimal hören, um zu entdecken,
dass auch sie den besten Teil in ihrer
Arbeit wählen konnte (vgl. Lk
10,38-42). Thomas brauchte die
physische Nähe des Herrn, um von
neuem der treue Apostel zu werden,
der einmal sein Leben für den
Meister hingeben wird (vgl. Joh
20,26-29). Den guten Schächer ereilte
die Zurechtweisung inmitten eines
unerwarteten Geschenks: Noch heute
würde er mit Jesus im Paradies sein
(vgl. Lk 23,39-43). Die Samariterin
selbst benötigte Zeit, ein besonnenes
und ruhiges Gespräch, an einem
abgelegenen Ort: mit Jesus allein. Es
gibt im Evangelium keine zwei
gleichen Personen und keine zwei
gleichen Reaktionen, auch nicht bei
jenen, die uns umgeben.

„Wenn etwas bei uns nicht in
Ordnung ist, helfen sie uns mit dieser
gesegneten brüderlichen



Zurechtweisung, die eine sehr
übernatürliche Liebe verlangt und
viel Selbstüberwindung, denn
manchmal fällt es schwer, die
brüderliche Zurechtweisung zu
machen. Loyal machen sie uns
darauf aufmerksam, was nicht
richtig ist, und sagen uns die Gründe.
Wenn du hingegen nicht da bist,
sagen sie, dass du sehr heilig bist,
dass du schwer in Ordnung bist. Ist
das nicht schön, meine Kinder? Wir
sprechen von Loyalität, und das ist
menschliche Loyalität. Wir lügen
nicht, wir behaupten nicht von einer
anderen Person, sie hätte
menschliche Vorzüge, die sie nicht
hat; aber wir werden nie zulassen,
dass man sie hinter ihrem Rücken
kritisiert. Und die unangenehmen
Dinge sagen wir auf diese Art,
liebevoll, damit sie sie
berichtigt“(11).

* * *



Der heilige Josefmaria stellte mit
großem Nachdruck fest – wie
jemand, der es am eigenen Leib
passiv wie aktiv erfahren hat:
„Überzeuge dich davon: Wenn du die
brüderliche Zurechtweisung machst,
hilfst du deinem Bruder, mit Jesus
Christus das Kreuz zu tragen. Es ist
eine ganz übernatürliche Hilfe, denn
der brüderlichen Zurechtweisung
geht dein Gebet voraus, sie wird von
ihm begleitet und gefolgt“(12). In
Kana in Galiläa bemerkt Maria, dass
der Wein ausgegangen ist, und das
kann die Freude des Brautpaars in
Gefahr bringen. Als gute
Beobachterin setzt sie eine 
mütterliche Zurechtweisung in Gang.
Sie sucht die Lösung, spricht mit
Jesus, spricht mit den Dienern. Einer
Schwester oder einem Bruder auf
diese Weise zu helfen, bedeutet, von
Christus den besten Wein für sie zu
erhalten. Und das erreicht man nur,
indem man die Seelen zu ihm bringt,
mit Jesus über sie spricht, in der



Überzeugung, dass jener sie am
meisten liebt, der zu der Sendung
aufgebrochen ist, sie zu retten.

(1) Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 463.

(2) Papst Franziskus, Angelus,
10.1.2021.

(3) Msgr. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Rialp,
Madrid 2000, S. 127.

(4) Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 1.11.2019, Nr. 16.

(5) Papst Franziskus – Kardinal
Bergoglio, X. Gewöhnliche
Generalversammlung der
Bischofssynode, 2.10.2001.

(6) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen,
18.10.1972.



(7) Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 28.10.2020, Nr. 6.

 (8) Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit 2012, Nr. 1.

(9) Hl. Johannes Chrysostomus, 
Homiliae in Matthaeum, Nr. 60,1.

(10) Im Opus Dei haben alle Platz.
Daher schrieb der heilige Josefmaria,
dass, auch wenn der „gemeinsame
Nenner“ der Mitglieder die Suche
nach der Heiligkeit ist, es „sehr
verschiedene Zähler (Autonomie)“
gibt, „entsprechend den
verschiedenen Arten ihres
Charakters und Temperaments, und
bis hin zum unterschiedlichen Weg,
auf dem Jesus ihre Seelen führt“. 
Persönliche Aufzeichnungen, Nr. 511.

(11) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einem Familientreffen,
21.5.1970.



(12) Msgr. Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, S. 128.

Diego Zabaldea

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/die-anderen-sind-ein-teil-von-
uns-ii/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/die-anderen-sind-ein-teil-von-uns-ii/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-anderen-sind-ein-teil-von-uns-ii/
https://opusdei.org/de-ch/article/die-anderen-sind-ein-teil-von-uns-ii/

	Die anderen sind ein Teil von uns (II)

