
opusdei.org

Der Priester soll
einzig und allein
Priester sein

"Für mich ist es eine große
Freude, Erinnerungen an die
Gestalt und die Lehren dieses
heiligen Priesters, des heiligen
Josémaría Escrivá,
wachzurufen." Ansprache von
Bischof Javier Echevarría, dem
Prälaten des Opus Dei, beim
akademischen Akt zu Ehren des
heiligen Josefmaria im
Priesterseminar der Diözese
von Logroño, 2003.



18.01.2003

Für mich ist es eine große Freude,
Erinnerungen an die Gestalt und die
Lehren dieses heiligen Priesters, des
heiligen Josémaría Escrivá,
wachzurufen. Wenn die Menschen,
die mir zuhören, Priester sind, freue
ich mich doppelt, denn ich kenne die
herzliche Liebe, besser gesagt, die
Verehrung, die der Gründer des Opus
Dei seinen Brüdern im Priesteramt
entgegenbrachte, sehr gut. Wie
genoss er jede Gelegenheit, mit ihnen
zusammen zu sein! Er lernte von
allen, und denjenigen, die ihn darum
baten, öffnete er sein Herz und
sprach mit ihnen über die große
Liebe seines Lebens, über Christus
und Maria, über die Kirche und den
Papst, über alle Menschen. Er sagte
dann immer, er fühle sich wie
jemand, der dem Imker Honig
verkaufen will. Jedoch war sein



Honig von solcher Qualität, dass
diejenigen, die ihm bei diesen
Begegnungen zuhörten, von neuem
den Wunsch verspürten, ihrer
Berufung treu zu sein. Voller
Optimismus waren sie entschlossen,
sich voll Freude für ihre pastorale
und apostolische Aufgabe zu
verausgaben.

Die Identität des Priesters

Ich werde meine Ausführung mit
einigen Worten beginnen, die der
heilige Josefmaria häufig an die
Neugeweihten richtete, die aber auch
uns und vielleicht besonders jenen
nützen, die schon viele Jahre Priester
sind. Er sagte: „Seid in erster Linie
Priester, danach Priester, immer und
in allem nur Priester.“ Diese Aussage
macht seine hohe Auffassung vom
Amtspriestertum sichtbar, durch
welches einige armselige Menschen –
denn das sind wir vor dem Herrn –
zu Dienern Christi und Verwaltern



der Geheimnisse Gottes (1 Kor 4,1)
bestellt wurden. Sein Glaube an die
sakramentale Identifikation mit
Christus, die sich im
Weihesakrament verwirklicht, war
so stark, dass es sein einziger Ruhm -
neben dem alle irdischen Ehren
verblassen - war, einfach Priester
Jesu Christi zu sein.

Seit den frühesten Zeiten haben die
Heiligen versucht, die Würde des
Priestertums zu erklären.
Verschiedene Päpste – unter ihnen
erinnere ich besonders an den
heiligen Pius X., an Pius XI. und den
gegenwärtigen Papst [Johannes Paul
II.] – haben unvergessliche
Dokumente verfasst, die unser
priesterliches Leben bereichert
haben und es weiterhin bereichern.
Auch der heilige Josefmaria hat uns
diesbezügliche Aussagen
hinterlassen. In einer Homilie aus
dem Jahre1973, als sich Verwirrung
hinsichtlich der Identität des



Priesters verbreitete und der Wert
des Amtspriestertums nicht mehr
klar gesehen wurde, fasste er seine
Gedanken mit folgenden Worten
zusammen: „Das ist die Identität des
Priesters: Er ist jeden Tag
unmittelbar Werkzeug der
erlösenden Gnade, die Christus uns
verdient hat. Wenn man dies
begreift, wenn man es im liebenden,
aufmerksamen Schweigen des
Gebetes betrachtet hat, wie kann
man dann noch das Priestertum als
einen Verzicht ansehen? Es ist ein
Gewinn ohne Maßen. Maria, unsere
heilige Mutter, die heiligste unter
allen Geschöpfen – größer als sie ist
nur Gott – hat Jesus einmal in die
Welt gebracht; die Priester bringen
ihn uns jeden Tag auf die Erde,
machen ihn unserem Leib und
unserer Seele zugänglich: Christus
kommt, um uns Nahrung zu sein, um
uns das Leben hier zu geben und uns
schon jetzt Unterpfand zu sein für
das künftige Leben.“ (1)



Seine hohe Meinung bezüglich des
Priestertums brachte ihn dazu, seine
priesterliche Berufung mit äußerster
sorgfalt und stets wachsender Liebe
zu leben. Manchmal kam er den
Bitten derjenigen, die ihn umgaben,
nach und erzählte vom Prozess
seiner Berufung. Immer betonte er
besonders, dass die Initiative zur
ersten Begegnung von Gott
ausgegangen war, der ihm
entgegenging, als er fünfzehn oder
sechzehn Jahre alt war. Wie ihr
genau wisst, war es in Logroño im
Dezember 1917 oder Januar 1918, wo
der heranwachsende Josefmaria
Escrivá die ersten Vorahnungen – er
nannte sie barruntos – hatte, dass
der Herr ihn für etwas wollte, von
dem er nicht wusste, was es war. Er
hatte bis dahin nicht an die
Möglichkeit des Priestertums
gedacht. Trotzdem entschied er sich,
ins Seminar einzutreten, um dem
Willen Gottes besser entsprechen zu
können,. Nach vielen Jahren konnte



er mit voller Gewissheit sagen, dass
der Beginn seiner priesterlichen
Berufung „ein Ruf Gottes war, eine
Vorahnung der Liebe, eine
Verliebtheit in einem Jungen von
fünfzehn oder sechzehn Jahren“.(2)

Im Seminar von Logroño erhielt er
die erste priesterliche Ausbildung,
die er dann in Zaragoza
vervollständigte. Gott wollte, dass
der Same, den er am 2. Oktober 1928
auf die Erde ausstreuen wollte, in
das Herz eines Priesters fiel, das von
Grund auf vorbereitet war, ihn
aufzunehmen und Frucht bringen zu
lassen. Deshalb stellte der heilige
Josefmaria voller Dankbarkeit Gott
gegenüber fest, dass es seine
Berufung war, Priester zu sein, einzig
und allein und immer Priester.
Darauf bestand er. Voll Liebe
betrachtete er sie als entscheidenden
Faktor, der ihn durch die
Umgestaltung in Christus darauf
vorbereitet hatte, in den Händen



Gottes sein Werkzeug für die
Gründung des Opus Dei zu sein.

Geschenk und Aufgabe

Seit jeher wurde als Bedingung für
das Priesteramt vorgeschrieben, dass
die Priesteramtskandidaten unter
solchen Männern auszuwählen
seien, die ein ehrenhaftes Leben
führen. Diese Formulierung, die
minimalistisch und schon
überwunden ist, kam dem heiligen
Josefmaria sehr armselig vor.“Wir
müssen begreifen“, schrieb 1945,
„dass gemäß der gesamten
kirchlichen Überlieferung das
Priesteramt aufgrund der heiligen
Ämter, die ihm obliegen, etwas mehr
als ein ehrenhaftes Leben erfordert.
Es fordert von denen, die es ausüben,
ein heiliges Leben, denn sie sind als
Mittler zwischen Gott und den
Menschen bestellt.“(3)

Josefmaria Escrivá hatte – wie
Zeugen jener Zeit hervorheben – in



seiner Familie und in der Schule eine
grundlegende christliche Bildung
erhalten, die die Kenntnis der
katholischen Lehre, den häufigen
Empfang der Sakramente und die
konkrete Sorge um die geistlichen
und materiellen Nöte der Menschen
einschloss. Als Gott ihn zum
Priestertum berief, erfuhr sein Leben
einen radikalen Umbruch in dem
Sinn, dass sein Umgang mit Gott und
seine apostolische Sorge für die
anderen an Intensität und Häufigkeit
zunahm. Das führte ihn zu einer
geistigen Reife, die weit über sein
jugendliches Alter hinausging,
übernatürlich gesehen aber logisch
ist. In seinem Leben erfüllte sich das,
was in der heiligen Schrift steht:
super senes intellexi quia mandata
tua servavi4 – Einsichtsvoller bin ich
als Greise, weil ich deine Befehle
bewahrte. Seit jenen Vorahnungen
begann der heranwachsende
Josefmaria die Heiligkeit ernst zu
nehmen, und bemühte sich,



besonders treu den Willen Gottes zu
kennen und zu erfüllen.

Das II. Vatikanische Konzil behandelt
im Kapitel 5 der dogmatischen
Konstitution Lumen gentium das
Thema der Berufung der Getauften
zur Heiligkeit und stellt fest: „Die
Anhänger Christi sind von Gott nicht
kraft ihrer Werke, sondern aufgrund
seines gnädigen Ratschlusses
berufen und in Jesus dem Herrn
gerechtfertigt, in der Taufe des
Glaubens wahrhaft Kinder Gottes
und der göttlichen Natur teilhaftig
und so wirklich heilig geworden. Sie
müssen daher die Heiligung, die sie
empfangen haben, mit Gottes Gnade
im Leben bewahren und zur vollen
Entfaltung bringen.“ (5)

Insofern wir Glieder am Mystischen
Leib Christi sind, in den wir durch
die Taufe eingegliedert wurden, sind
wir alle von der Wurzel her geheiligt.
Wir tragen in uns den Keim und den



Beginn des neuen Lebens, das
Christus uns durch seinen Tod und
seine Auferstehung verdient hat. Die
Taufe ist die Grundlage des Rufes zur
Heiligkeit in allen Lebensständen.
Wenn man beachtet, daß alles, was
wir empfangen haben, reine Gnade
ist, erscheint die Heiligung in ihrer
Dimension als Gabe. Sie ist ein
unverdient gewährtes Geschenk von
unserem Vater Gott in Christus durch
den Heiligen Geist. Gleichzeitig ist
die Heiligung ein persönlicher Ruf,
eine Aufgabe, die der Verantwortung
jedes Christen anempfohlen ist. Der
heilige Josefmaria sagt, dass sie ein
Werk für das ganze Leben ist.(6)

Die Heiligkeit ist also Gabe und
Aufgabe, unentgeltliche Übergabe
eines unverdienten Gutes und
gleichzeitig Auftrag, den es mit
persönlicher Anstrengung und
heroischer Entsprechung durch ein
wahrhaft christliches Leben zu
vollenden gilt.



Die priesterliche Heiligkeit als
Geschenk

Die grundlegende Bedingung für alle
Getauften ist ein- und dieselbe: alle,
Priester und Laien, sind auf gleiche
Weise zur Fülle des christlichen
Lebens berufen. „Es gibt keine
Heiligkeit zweiter Klasse: entweder
kämpfen wir unablässig, um in der
Gnade Gottes zu leben und um
Christus, unserem Vorbild, gleich zu
werden, oder wir sind
Fahnenflüchtige in diesem göttlichen
Kampf. Jeden lädt der Herr ein, sich
in seinem eigenen Stand zu
heiligen.“(7)

Wir haben hier eine der
grundlegenden Eingebungen, die der
heilige Josefmaria Escrivá auf
göttlichen Auftrag hin seit 1928
verkündigte. Als er das Opus Dei
gründete, zeigte der Herr ihm, dass
jeder Mensch versuchen muss, sich
im eigenen Stand zu heiligen, in den



Lebensumständen, in die er gerufen
wurde, in seiner eigenen Arbeit und
durch seine eigene Arbeit, gemäß
dem bekannten Ausspruch des
Heiligen Paulus: unusquisque, in qua
vocatione vocatus est, in ea
permaneat (1 Kor 7,20).

Die Heiligkeit wird deshalb für
Priester und Laien auf demselben
Fundament errichtet, der
Ursprungsweihe der Taufe, die in der
Firmung vervollkommnet wird.
Trotzdem ist offensichtlich, dass für
den Priester die Pflicht, nach
Heiligkeit zu streben, besondere
Bedeutung hat. Er wurde nämlich
aus den Menschen ausgewählt und
für die Menschen eingesetzt zum
Dienst vor Gott, um Gaben und Opfer
für die Sünden darzubringen (Hebr
5,1).

Johannes Paul II. schrieb, dass „der
Priester, da er in ständiger
Verbindung zu der Heiligkeit Gottes



steht, selbst heilig werden muss. Sein
Amt verpflichtet ihn zu einer von der
Radikalität des Evangeliums
inspirierten Lebensform“.(8) Im
Buch Geschenk und Geheimnis,
welches anlässlich seines Goldenen
Priesterjubiläums geschrieben
wurde, fügt er hinzu: „Wenn das II.
Vatikanische Konzil von der
allgemeinen Berufung zur Heiligkeit
spricht, so muss man beim Priester
von einer besonderen Berufung zur
Heiligkeit sprechen. Christus braucht
heiligmäßige Priester! Die heutige
Welt verlangt heiligmäßige Priester!
Nur ein heiligmäßiger Priester kann
in einer immer stärker
säkularisierten Welt ein
transparenter Zeuge Christi und
seines Evangeliums sein. Nur so
kann der Priester für die Menschen
zum geistlichen Führer und Lehrer
von Heiligkeit werden.“ (9)

Der Priester hat eine zweifache
Weihe empfangen: eine wie alle



Christen in der Taufe und eine im
Weihesakrament. Obwohl man
trotzdem nicht von einer Heiligkeit
erster oder zweiter Klasse sprechen
kann, da alle eingeladen sind,
vollkommen zu sein, wie es auch der
himmlische Vater ist (vgl. Mt 5,48),
besteht kein Zweifel, dass die
Priester besonders verpflichtet sind,
die Heiligkeit anzustreben. Lesen wir
noch einmal Worte des Gründers des
Opus Dei, die sich als besonders
klärend erweisen. „Nicht nur alter
Christus, sondern ipse Christus
können und sollen alle Christen sein:
ein anderer Christus, Christus selbst.
Doch im Priester geschieht dies
unmittelbar, auf sakramentale
Weise.“ (10)

In der Ausübung des Amtes, für das
er geweiht wurde, findet der Priester
die Nahrung für sein geistliches
Leben, die Materie, die ihn in Liebe
zu Gott erglühen lässt. Daher wäre es
ein großer Fehler, wenn andere



Sehnsüchte und andere Aufgaben
seine Seele von dem abbringen
würden, was für ihn zum Erreichen
der Heiligkeit unerlässlich ist,
nämlich die sorgfältige und
liebevolle Feier des Messopfers, die
Verkündigung des Wortes Gottes, die
Spendung der Sakramente an die
Gläubigen, insbesondere die Beichte.
Außerdem ist ein Leben ständigen
Gebetes und froher Buße nötig und
die Sorge um die ihm anvertrauten
Seelen, verbunden mit vielfältigen
Diensten, die eine aufmerksame
Nächstenliebe zu schenken weiß.

Seit der heilige Josefmaria den Ruf
zum Priestertum vernommen hatte
und noch ausdrücklicher, nachdem
er zum Priester geweiht worden war,
wollte er Christus in der Ausübung
seines priesterlichen Amtes und in
seinem ganzen Dasein ähnlich
werden. Er wollte Christus selbst
sein; daher sein Leben des Gebetes,
seine bedächtige Feier der Messe, die



„Notwendigkeit“ für ihn, lange Zeiten
vor dem Allerheiligsten zu verweilen
und gleichzeitig seine Eile, Seelen zu
finden, um sie in Christus auf Wegen
der Heiligkeit zu führen. Er hatte
verstanden, dass man alle
Lebensumstände heiligen kann und
soll, und konkret auch und gerade in
der Ehe. Deshalb ermutigte er seit
den ersten Jahren als Seelenhirte
nicht nur viele Menschen, freudig
den Weg des apostolischen Zölibats
zu gehen, sondern ebenso viele, die
Würde der Berufung zur Ehe zu
entdecken.

Johannes Paul II. schreibt: „In jenem
Mysterium fidei entdeckt man jeden
Tag mehr den Sinn des eigenen
Priestertums. Da liegt das Ausmaß
des Geschenkes, das der
Priesterberuf darstellt, und da liegt
auch das Ausmaß der Antwort, die
dieses Geschenk verlangt. Das
Geschenk ist immer größer! Und das
ist schön so. Es ist schön, dass ein



Mensch niemals von sich sagen kann,
er habe dem Geschenk voll
entsprochen. Es ist ein Geschenk,
und es ist auch eine Aufgabe, und
zwar immer! Dies ist ein
grundlegendes Bewusstsein, um
seinen Priesterberuf voll und ganz zu
leben.“ (11)

Der heilige Josefmaria feierte täglich
die heilige Messe mit der
Leidenschaft eines Verliebten, denn
er war sich bewusst, dass „durch die
Priesterweihe der Priester wirklich
die Fähigkeit erhält, dem Herrn
Hände, Stimme, sein ganzes Sein zu
leihen“. (12) Hört, wie er in einem
familiären Beisammensein dieses
Geheimnis beschrieb, dass die
menschliche Persönlichkeit des
Priesters sich in diesen Augenblicken
verbirgt und sich in ein lebendiges
Werkzeug Gottes verwandelt:

„Ich trete zum Altar, und das erste,
was ich denke ist: Josefmaria, du bist



nicht Josefmaria Escrivá de Balaguer
(...): Du bist Christus. Alle Priester
sind Christus. Ich leihe dem Herrn
meine Stimme, meine Hände,
meinen Leib, meine Seele. Ich gebe
ihm alles. Er ist es, der sagt: Das ist
mein Leib, das ist mein Blut, er
konsekriert. Falls es nicht so wäre,
könnte ich es nicht tun. Dort
erneuert sich auf unblutige Weise
das göttliche Opfer von Kalvaria. Auf
die Art, wie ich dort in persona
Christi zugegen bin, vertrete ich
Christus. Der Priester verschwindet
als konkrete Person, als Herr X, Herr
Y oder Josefmaria ... Nein! Er ist
Christus.“ (13)

Die priesterliche Heiligkeit als
Aufgabe

Die unvergleichliche Würde des
Priesters gründet in seiner
sakramentalen Identifizierung mit
Christus, die ihn dazu führt, ipse
Christus zu sein und in persona



Christi capitis zu handeln, vor allem
in der Eucharistiefeier und bei der
Spendung des Bußsakramentes.
„Eine geliehene Erhabenheit – so
sagte der heilige Josefmaria -, die
vereinbar ist mit meiner eigenen
Niedrigkeit. Ich bitte Gott, den Herrn,
er möge uns allen, die wir Priester
sind, die Gnade schenken,
heiligmäßig das Heilige zu tun, die
Gnade, auch in unserem Leben die
Wundertaten seiner Größe
widerzuspiegeln.“ (14)

Jeder Christ muss dafür sorgen, dass
seine Nachfolge Christi sich in
seinem ganzen Verhalten
widerspiegelt: in der Familie, im
Beruf, in seinen gesellschaftlichen,
öffentlichen, sportlichen
Tätigkeiten ... Auch im konkreten
Dasein des Priesters, in seinem
täglichen Leben, muss sich seine
besondere Zugehörigkeit zu Christus
kundtun. Durch das unauslöschliche
Siegel, das er bei der Weihe



empfangen hat, ist er 24 Stunden des
Tages Priester, nicht nur in den
Augenblicken, in denen er sein Amt
ausdrücklich ausübt. Es ist
angebracht, dies in der
gegenwärtigen Epoche, in unserer
multikulturellen und multireligiösen
Gesellschaft, vor Augen zu haben.
Denn es verschwinden langsam so
viele Zeichen, die unsere Vorfahren
an den Primat Gottes und des
übernatürlichen Lebens erinnerten.
Das sage ich nicht aus Pessimismus,
sondern um alle zu ermutigen, die
christlichen Wurzeln unseres Volkes
nicht zu verlieren, die sich auch in
frommen Bräuchen, in kulturellen
Elementen der Kunst und der Sitten
zeigen.

Um die Heiligkeit zu erreichen, muss
der Priester Schrittt für Schritt unter
der Führung des Heiligen Geistes
voranschreiten. Der Heilige Geist
nämlich ist es, der in den
Adoptivsöhnen Gottes die



Wesenszüge Jesu Christi
herausbildet. In diesem Prozess, der
das ganze Leben andauert, ist
zusammen mit dem übernatürlichen
Wirken der Gnade die fügsame
Antwort des Menschen nötig.

Ohne ausdauerndes Bemühen um
die tägliche Übung der Tugenden gibt
es keine Heiligkeit. Welches sind nun
die guten Gewohnheiten, die die
Heiligkeit des Priesters ausmachen?
Es sind dieselben wie bei den
übrigen Gläubigen, da alle zum
gleichen Ziel, zur Vereinigung mit
Gott berufen sind und über die
gleichen Mittel verfügen, diese zu
erreichen. Der Unterschied besteht
in der Art der Ausübung der
Tugenden. Beim Priester muss alles
priesterlich getan werden, d. h. dass
er immer den Zweck seiner
besonderen Berufung or Augen hat,
seinen Dienst an den Seelen. Wir
müssen dem Beispiel des Herrn
folgen, der von sich selbst sagte: Pro



eis ego sanctifico meipsum, ut sint et
ipsi sanctificati in veritate (Joh 17,19).

Es ist unmöglich, die priesterlichen
Tugenden in dieser kurzen Zeit
vollständig aufzulisten. Ich werde
mich darauf beschränken, diejenigen
aufzuzeigen, die ich als besonders
wichtig in Lehre und Beispiel des
heiligen Josefmaria betrachte.

Die menschlichen Tugenden des
Priesters

Ich benutze das Bild des Hausbaus –
wir kennen es aus der Bibel. Beim
Hausbau sucht man zuerst einen
soliden Baugrund. Auf diese
Notwendigkeit weist Christus selbst
hin, als er am Schluss der
Bergpredigt von dem klugen Mann
spricht, der sein Haus auf Fels baute,
so dass Stürme und Wolkenbruch
nichts gegen dieses Haus ausrichten
konnten (vgl. Mt 7,24-25).



Im geistlichen Leben des Christen
wird der solide Baugrund des
geistlichen Gebäudes durch die
menschlichen Tugenden gebildet,
denn die Gnade setzt immer die
Natur voraus. Man darf nicht
vergessen, dass der Priester durch
den Empfang der Weihe nicht
aufhört, Mensch zu sein. Im
Gegenteil, genau deshalb, weil er aus
den Menschen ausgewählt und zum
Mittler zwischen den Menschen und
Gott bestellt wurde (s. Hb 5,1), muss
er für das menschliche Rüstzeug
sorgen, das ihn befähigt, den Seelen
besser zu dienen.

Msgr. Álvaro del Portillo schreibt,
dass „diese Bildung die Gesamtheit
der menschlichen Tugenden umfasst,
die sich direkt oder indirekt in die
vier Kardinaltugenden integrieren.
Es ist das unerlässliche nicht-
kirchliche kulturelle Rüstzeug, damit
der Priester mit Leichtigkeit – und
selbstverständlich mit Hilfe der



Gnade – sein Apostolat ausüben
kann.“15 Mein Vorgänger an der
Spitze der Prälatur Opus Dei
unterstreicht die hauptsächlichen
Motive, die den Priester anspornen
müssen, diese Tugenden zu erlangen
und zu entwickeln: „Erstens sind sie
als Teil des asketischen Kampfes
normalerweise nötig, um die
Vollkommenheit zu erreichen;
zweitens sind sie das Mittel, um mit
größerer Wirksamkeit das Apostolat
auszuüben.“ (16)

In Leben und Lehre des heiligen
Josefmaria wird dieser grundlegende
Aspekt der christlichen Bildung und
besonders der priesterlichen Bildung
hervorgehoben. Es gibt zahlreiche
Beweise für diese Aussage, und zwar
von seiner Kindheit bis zu seinem
Tod im Jahre 1975. Die Zeugen seiner
pastoralen Arbeit stimmen darin
überein, dass sie ihn als einen in
Christus verliebten Priester
beschreiben, der sich dem Dienst an



den Seelen hingab, der eine starke
und harmonische Persönlichkeit
besaß, in der das Natürliche eng mit
dem Übernatürlichen zur Einheit des
Lebens verschmolz. Was seine Lehre
zu diesem Punkt betrifft, so ist die
Homilie „Natürliche Tugenden“, die
im Sammelband Freunde Gottes
erschienen ist ein Musterbeispiel.
Das theologische Fundament für die
Notwendigkeit, die natürlichen
Tugenden zu pflegen, liegt in dem
tiefen Sinn der Menschwerdung des
Wortes, das ganz Mensch und
gleichzeitig ganz Gott ist. In dieser
Homilie analysiert er die
Haupttugenden, die der christliche
Laie wie auch der Priester üben
müssen: Starkmut, Gelassenheit,
Geduld, Arbeitsamkeit, Ordnung,
Fleiß, Wahrhaftigkeit, Liebe zur
Freiheit, Genügsamkeit, Mäßigkeit,
Kühnheit, Großmut, Treue,
Optimismus, Freude.

Auf dem Fundament der Demut



„Die Demut ist das Fundament
unseres Lebens, sie ist Mittel und
Bedingung der Wirksamkeit“,(17)
schreibt der heilige Josefmaria im
Einklang mit der geistlichen
Tradition des Christentums.
Offensichtlich bezieht er sich auf das
moralische Fundament, denn das
theologische – wie er mit seiner
Haltung und seinen Lehren
verkündete – zentriert sich auf den
theologischen Glauben, der uns dazu
führt, den Sinn unserer
Gotteskindschaft in Christus zu
verinnerlichen. Diese Überzeugung
hebt vor den Menschen die tiefstee
Wahrheit über uns selbst hervor,
und deshalb fördert sie
notwendigerweise die Demut, die
nichts anderes widerspiegelt als
jenes „in der Wahrheit wandeln“ der
heiligen Theresia von Avila: im
Glauben voranschreiten.

Mit einem starken Glauben als
Grundlage für das Verhalten des



Christen entgeht man dem Irrtum,
die Demut als mangelnde
Entschlossenheit oder Initiative
darzustellen, so als sei es ein Verzicht
auf die Ausübung von Rechten, die
Pflichten sind. Nichts liegt dem
Denken des Gründers des Opus Dei
ferner. „Demütig sein – so sagte er
einmal – bedeutet nicht, schmutzig
oder schlampig einherzugehen, auch
nicht, uns gleichgültig allem
gegenüber zu zeigen, was in unserer
Umgebung geschieht, und
fortwährend auf unsere Rechte zu
verzichten. Noch viel weniger
bedeutet es, sich in der Öffentlichkeit
selbst lächerlich zu machen. Es kann
keine Demut geben, wo es Komödie
und Heuchelei gibt, denn Demut ist
Wahrheit.“ (18)

Diese Tugend ist im christlichen
Leben so wichtig, dass der heilige
Josefmaria versicherte: „So wie man
die Lebensmittel mit Salz würzt,
damit sie nicht fade schmecken, so



müssen wir in unserem Leben
immer die Demut üben.“ (19). Er kam
auf einen klassischen Vergleich
zurück: „Macht es nicht so wie die
Hennen, die, kaum dass sie ein
einziges Ei gelegt haben, das ganze
Haus mit ihrem Gackern erfüllen. Es
gilt zu arbeiten, seine intellektuelle
oder manuelle, immer apostolische
Arbeit zu verrichten, und hohe
Ideale und weitreichende Träume zu
haben, Gott zu dienen und
gleichzeitig unbemerkt zu bleiben.
Der Herr wird sie Wirklichkeit
werden lassen.“ (20)

Kommen wir zurück auf das
theologische Fundament, d. h. den
Glauben, und mit dem Glauben die
Hoffnung. Es gibt keine Heiligkeit,
wenn sich nicht ein Glaube
entwickelt, der sich auf die gesamte
Wirklichkeit bezieht, und wenn man
nicht als die Kraft, die die irdische
Pilgerschaft antreibt, die Tugend der
Hoffnung pflegt. Vom ersten



Augenblick an war sich der Gründer
des Opus Dei klar bewusst, dass die
Aufgabe, die Gott ihm anvertraut
hatte, seine Kräfte bei weitem
überstieg. Deshalb nahm er ständig
Zuflucht zu den einzigen tauglichen
Mitteln, die göttliche Allmacht in
unsere Reichweite zu holen: das
Gebet und das Opfer. Es gibt
unzählige Zeugnisse, die
dokumentieren, wie er in den
Krankenhäusern und Randvierteln
von Madrid um Bittgebete und
Aufopferung der Schmerzen vieler
verlassener Menschen gebettelt hat,
als ob es sich um einen Schatz
handele, und zwar von denjenigen,
denen er den Trost und die
Ermutigung seines priesterlichen
Beistands brachte.

Wie wichtig sind für uns Priester
Glaube und Hoffnung! Diese
Tugenden müssen immer weiter
wachsen. Wir sind mit einer Arbeit
befasst, bei der die übernatürlichen



Mittel die wichtigsten und allein
notwendigen sind (vgl. Lk 10,42). Es
bedarf wahrer Wunder, um die
Seelen zu Gott zu führen. Trotzdem
„hört man zuweilen sagen, heute
gäbe es weniger Wunder als früher.
Ist es nicht vielleicht so, dass es heute
weniger Menschen gibt, die aus dem
Glauben leben?“ (21) Jene Worte des
heiligen Josefmaria hallen in
unseren Ohren wie ein Warnsignal
wider, ein Ruf an unser
Verantwortungsbewusstsein, denn
der Priester muss vor allem ein
Mann des Glaubens und der
Hoffnung sein. „Durch den Glauben -
schreibt der Papst - hat er Zugang zu
den unsichtbaren Gütern, die das
Erbe der vom Sohn Gottes
vollbrachten Erlösung der Welt
darstellen.“(22)

Glaube aber ist: Feststehen in dem,
was man erhofft, Überzeugtsein von
Dingen, die man nicht sieht (Hebr
11,1). „Im beständigen täglichen



Gebet, sei es leicht oder in
Trockenheit verrichtet, erhält der
Priester wie jeder Christ von Gott (...)
neues Licht, Stärkung im Glauben,
und feste Hoffnung für die
übernatürliche Wirksamkeit seiner
pastoralen Tätigkeit. Dort erneuert
sich die Liebe. Mit einem Wort: das
Gebet ist der Antrieb, um in dieser
Arbeit auszuharren und die Wurzel
der tatsächlichen Wirksamkeit der
Arbeit selbst.“ (23) In diesen Worten
von Msgr. del Portillo, dem engsten
Mitarbeiter des Gründers des Opus
Dei während vieler Jahre, können
wir eine feine Anspielung auf das
geistliche Leben des heiligen
Josefmaria entdecken, der von Gott
die Gnade empfing, inmitten von
Aufgaben, die ihn sehr in Anspruch
nahmen, beschaulich zu sein. Don
Álvaro fügt hinzu: „Ohne Gebet und
ohne Bemühen um ausdauerndes
Gebet mitten in allen
Beschäftigungen ist keine
Verähnlichung mit Christus möglich,



insofern diese eine Aufgabe darstellt,
die wiederum auf dem Geschenk des
Priestertums basiert. Mehr noch, ich
wage zu sagen, dass ein Priester, der
nicht betet, dem Volk, das ihn sieht
und hört, nicht als Orientierung
dient. Wenn er wird durch das Bild,
das er von Christus, das Vorbild aller,
gibt nicht geradezu verfälscht, wird
er es zumindest unklar darstellen,
und es wird niemanden anziehen
oder Orientierung geben.“ (24)

Liebe zu den Seelen

Wir kommen nun zu der Tugend, die
das christliche Leben am meisten
bestimmt und charakterisiert. Es ist
die Nächstenliebe, die beim Priester
eine besondere Ausprägung haben
muss: die Liebe des Hirten zu den
Seelen. Kurz gesagt, sie kommt aus
dem Bewusstsein, Stellvertreter Jesu
Christi zu sein, des obersten Hirten (1
Petr 5,4) der Seelen, der sein Leben
für seine Schafe gegeben hat (vgl. Joh



10,11). Diese übernatürliche
Überzeugung muss den Priester
anspornen, sich bei der Ausübung
seines Dienstes bis zum Äußersten zu
verausgaben, denn die Liebe Christi
drängt ihn (vgl. 2 Kor 5,14). Diese
Liebe zu den Seelen, die stark ist und
durch die Eucharistie und durch das
Gebet ständig neue Kraft erhält, wird
seinen Dienst fruchtbar werden
lassen.

Hierfür scheint die Gestalt des
heiligen Josefmaria ein sehr
anschauliches Beispiel zu sein. Von
Beginn seiner Berufung an scheute
er keine Arbeit im Dienst an den
Seelen. Vorher habe ich bereits kurz
auf seine Wege durch die
Randbezirken von Madrid in den
20er und 30er Jahren hingewiesen.
Er war dort in ständigem Kontakt mit
Armut und Krankheit. Er stand den
Sterbenden bei, ermutigte die
Kranken und unterwies Kinder und
Erwachsene im Glauben. Da ich es



mit eigenen Augen gesehen habe,
kann ich versichern, dass er sich so
bis zum letzten Tag seines Lebens
verausgabte. Er dachte immer an die
anderen, ob sie weit entfernt oder
nahe waren, bekannt oder
unbekannt. Er betete und opferte
sich freudig für alle Seelen ohne
Ausnahme.

Die besondere Erhebung des
Menschen durch Gott, die sich in der
Priesterweihe verwirklicht, macht,
dass der Priester sich dem Dienst
und der Liebe Christi vollständig
verpflichtet und ganz widmet. Der
Reichtum dieses Geschenkes hat eine
solche Bedeutung, dass man in einem
besonders tiefen Sinn die Worte des
Apostels anwenden kann: mihi vivere
Christus est (Phil 1,21), vivo autem
iam non ego, vivit vero in me Christus
(Gal 2,20). Andererseits hat die
empfangene Sendung einen
universalen Charakter. Der Priester
ist als lebendiges Werkzeug Christi in



die Welt gesandt, Christus, der sich
für uns hingegeben hat, um uns von
aller Schuld zu erlösen und sich ein
reines Volk zu schaffen ... und voll
Eifer danach strebt, das Gute zu tun
(Tt 2,14).

Die sakramentale Identifizierung mit
Christus und die empfangene
Sendung sind die Begründung für die
charakteristischen Forderungen der
pastoralen Liebe und geben dem
Priester eine besondere Stellung im
Geheimnis Christi und der Kirche.
Indem er die Vertiefung der Lehre zu
diesem Thema durch das II.
Vatikanische Konzil kommentiert,
schreibt Bischof Álvaro del Portillo:
"Wenn man bedenkt, dass die Fleisch
gewordene Liebe unter den
Menschen keinerlei menschliche
Bindung einging – so gerecht und
edel diese auch sei –, die irgendwann
einmal die vollkommene Widmung
an seine Hirtenaufgabe hätte
erschweren oder schmälern können,



versteht man gut, wie angebracht es
ist, dass der Priester genauso
handelt. Er verzichtet freiwillig –
durch den Zölibat – auf etwas in sich
Gutes und Heiliges, um sich leichter
und mit ganzem Herzen mit Christus
zu verbinden, und sich durch Ihn
und mit Ihm dem Dienst an Gott und
den Menschen mit größerer Freiheit
zu widmen."(25)

Im priesterlichen Zölibat findet die
vollkommene Hingabe seines
Lebens, das der Priester freiwillig
Christus und der Kirche anbietet,
ihre angemessene Gestalt. Aus dieser
Sicht versteht man die Worte des
heiligen Josefmaria bei einem
familiären Beisammensein im Jahr
1969: „Wenn der Priester echt
priesterlich fühlt, wenn er ein
Mensch mit innerem Leben ist, dann
wird er sich niemals allein fühlen.
Niemand wird ein so verliebtes Herz
wie er haben können! Er ist ein
Mensch der Liebe, er ist unter den



Menschen der Vertreter der Liebe,
die Mensch wurde. Er lebt durch
Christus, für Christus, mit Christus
und in Christus. Es ist eine göttliche
Wirklichkeit, die mich bis ins Innere
bewegt, wenn ich täglich, den Kelch
und die Hostie in den Händen
haltend und sie erhebend, langsam
die Worte des Kanons wiederhole,
und sie auskoste: Per Ipsum, et cum
Ipso et in Ipso ... Durch Ihn und mit
Ihm und in Ihm und für Ihn und für
die Seelen lebe ich. Von seiner Liebe
und für sie lebe ich trotz meiner
persönlichen Erbärmlichkeiten.
Trotz dieser Erbärmlichkeiten,
vielleicht wegen ihnen, ist meine
Liebe eine Liebe, die sich jeden Tag
erneuert.“ (26)

Priesterliche Brüderlichkeit

Der heilige Josefmaria, der alle
Menschen ohne Ausnahme liebte,
liebte seine Brüder im Priesteramt
auf bevorzugte Art und Weise. Ich



habe schon die Freude erwähnt, die
er hatte, wenn er mit ihnen
zusammen sein konnte, um von ihrer
Hingabe zu lernen, die oft heroisch
war. Gleichzeitig wollte er ihnen
etwas von seiner persönlichen
Erfahrung weitergeben. Jedoch
möchte ich es nicht unterlassen, an
seine konkrete Sorge um die Priester
zu erinnern, besonders während der
Jahre, die er in Spanien lebte. In den
40er Jahren zum Beispiel hielt er auf
Wunsch der Diözesanbischöfe häufig
Exerzitien für den Klerus. Dieser
hatte nach der schrecklichen
Prüfung der religiösen Verfolgung
der vergangenen Jahre die geistliche
Hilfe ungemein nötig. Der heilige
Josefmaria widmete sich dieser
Aufgabe voll und ganz und betreute
manchmal mehr als tausend Priester
in einem einzigen Jahr.

Bis zum Ende seines Lebens
bestürmte er den Herrn, dass Gott
der Kirche viele Priesterberufungen



schenken möge. Persönlich bereitete
er eine große Anzahl junger
Menschen, die eine solche Berufung
verspürten, auf das Priestertum vor.
Er spornte die gläubigen Laien an,
inständig den Herrn der Ernte zu
bitten, viele Arbeiter auf sein Feld zu
senden (vgl. Mt 9,37-38). Für den
heiligen Josefmaria wird die
übernatürliche Lebenskraft einer
Diözese an der Zahl der
Priesterberufungen gemessen, für
die in erster Linie die Priester selbst
verantwortlich sind.

Wie traurig machte es ihn, wenn er
auf jemanden traf, dem diese Arbeit
nicht am Herzen lag. Eine solche
Sorglosigkeit ist ein klares Zeichen
dafür, dass dieser Priester mit seiner
Berufung unzufrieden ist. Mir
kommt seine schnelle Antwort ins
Gedächtnis auf eine Frage, die die
Ursachen für den Mangel an
Priesterberufungen betraf:
„Vielleicht ist der erste Grund, dass



wir Priester den Schatz, den wir in
Händen haben, oft nicht richtig
bewerten. Deshalb sind wir nicht von
dem Wunsch beseelt, ihn an die
jungen Leute weiterzugeben. Die
Seminare würden voll sein, wenn
wir Priester unser Priestertum mehr
lieben würden.“ (27)

Seine Sorge um die Heiligkeit des
Klerus reichte lange Zeit zurück. Er
war davon überzeugt, dass das erste
Apostolat der Priester den Priestern
selbst gelten muss. Man darf sie in
ihrer Mühsal nicht allein lassen,
muss ihre Freuden teilen, sie bei
Schwierigkeiten ermutigen, in Zeiten
des Zweifels stärken ... Er hatte in
seiner Seele jene Worte der heiligen
Schrift wie mit Feuer eingebrannt: 
Frater, qui adiuvatur a fratre, quasi
civitas firma (Spr 18,19): Der Bruder,
dem sein Bruder hilft, ist so stark wie
eine ummauerte Stadt.



Sein Eifer, seinen Brüdern im
Priesteramt zu helfen, wuchs so sehr,
dass er sich im Jahre 1950, als das
Opus Dei schon die definitive
Anerkennung des Heiligen Stuhls
erhalten hatte, mit dem Gedanken
trug, sich vollständig den
Diözesanpriestern zu widmen.
Nachdem er schon dem Herrn das
Opfer Abrahams angeboten hatte –
denn er war entschlossen, das Werk
zu verlassen, wenn es nötig gewesen
wäre –, zeigte ihm der Himmel, dass
dieses Opfer nicht nötig war. Im
Geist des Opus Dei, nach dem die
Christen sich mitten in der Welt,
jeder in seiner eigenen Beschäftigung
oder Aufgabe, heiligen können, gab
es auch für die Diözesanpriester
diesen Ort der Begegnung mit Gott.
Es genügte, dass sie in voller
Gemeinschaft mit ihrem eigenen
Ordinarius und mit dem
Presbyterium der Diözese die
Heiligkeit in der Ausübung ihrer
priesterlichen Pflichten suchten,



indem sie dem Diözesanbischof mit
besonderer Wertschätzung
begegneten und tief mit ihren
Brüdern im Priesteramt verbunden
waren. Die Priesterliche Gesellschaft
vom Heiligen Kreuz, der schon die in
das Opus Dei inkardinierten Kleriker
angehörten, öffnete ihre Pforten, um
Diözesanpriester, die diesen
besonderen göttlichen Ruf erhielten,
aufzunehmen.

Heute, in dieser Region La Rioja, wo
die Arbeit des Opus Dei seit Jahren
wunderbar in der Diözese integriert
ist, erhebe ich mein Herz in
Dankbarkeit zur Allerheiligsten
Dreifaltigkeit für die reichen Früchte,
die auch die Priesterliche
Gesellschaft vom Heiligen Kreuz
gebracht hat und weiter bringen
wird. Damit dient sie der Weltkirche
und den Teilkirchen. Alles ist Frucht
der Gnade, die Gott uns durch seine
heiligste Mutter gewährt, und auch
Frucht der Gnade, der der heilige



Josefmaria vor 85 Jahren
vollkommen entsprach, als er in
Logroño den Ruf zum Priestertum
erhielt.

Ansprache von Bischof Javier
Echevarría, dem Prälaten des Opus
Dei, beim akademischen Akt zu
Ehren des heiligen Josefmaria im
Priesterseminar der Diözese von
Logroño, 18.1.2003.

Veröffentlicht in den Unterlagen
des Kongresses „Die Größe des
Alltags“, Bd. 10

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/der-priester-soll-einzig-und-

allein-priester-sein/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/der-priester-soll-einzig-und-allein-priester-sein/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-priester-soll-einzig-und-allein-priester-sein/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-priester-soll-einzig-und-allein-priester-sein/

	Der Priester soll einzig und allein Priester sein

