
opusdei.org

Der Papst im Leben
des Christen

Antonio Miralles. Veröffentlicht
in „Romana“, Nr. 10 (1990).

22.03.2022

„Wir Katholiken müssen bedenken:
Nach Gott und nach der heiligen
Maria, unserer Mutter, folgt in der
Rangordnung der Liebe und
Autorität der Heilige Vater“ (1). Diese
Worte des ehrwürdigen Dieners
Gottes Josefmaria Escrivá umreißen
ein präzises Programm der
christlichen Existenz, das durch die
Liebe gekennzeichnet ist, durch jenes



Wandeln in der Liebe, das
Losungswort der Kinder Gottes ist
(2). Liebe, deren Wesen und
Dynamik durch ihre Quelle, den
ungeschaffenen Gott, bestimmt sind
– die Liebe Gottes ist ausgegossen in
unsere Herzen durch den Heiligen
Geist, der uns gegeben ist (3) – und
durch ihren Gegenstand: Gott selbst
steht an erster Stelle und durch ihn
alle Kinder Gottes, als erstes unter
ihnen Maria, die Tochter, Mutter und
Braut Gottes und hier auf der Erde
unmittelbar danach der Papst.

Wie viel ist ein menschliches Herz
wert? Das, was seine Liebe wert ist.
Und das Herz des katholischen
Gläubigen wird durch den Ruf zu
dieser Ordnung in der Liebe geadelt:
Gott - die Muttergottes, unsere
Herrin - der Papst. Die auf diese
Weise geordnete Liebe wird zu
einem kraftvollen Motor für das
tägliche Leben, dieses Wandelns in
der Liebe, wie der heilige Paulus sagt,



indem er eine sehr ausdrucksstarke
hebräische Sprechweise für das
Alltägliche übernimmt, das heißt, für
das christliche Verhalten, das
weniger durch außergewöhnliche
Ereignisse geprägt ist als durch den
Rhythmus eines gewöhnlichen und
unspektakulären Tagesablaufs ohne
Überraschungen.

Wie soll man dem Papst in unserem
Leben eine derartig bedeutende
Stellung einräumen, wenn sich
Gelegenheiten der persönlichen
Begegnung mit ihm, zumindest der
physischen Nähe, selten, wenn
überhaupt, bieten? Da wir nicht auf
so seltene Momente warten können,
um dem Heiligen Vater unsere
persönliche Zuneigung zu zeigen, ist
es notwendig, über die Gründe für
seine so hohe Stellung in der
Hierarchie der Liebe tiefer
nachzudenken.



Der erste Grund, der uns einfällt, ist
sein Titel des Stellvertreters Christi.
Das Wort „Stellvertreter“, das viel zu
sagen scheint, benötigt jedoch eine
zusätzliche Erklärung, um seine ganz
Bedeutung zu verstehen. Es genügt
daran zu denken, dass das 2.
Vatikanische Konzil von den
Bischöfen sagt, dass „sie die ihnen
zugewiesenen Teilkirchen als
Stellvertreter und Gesandte Christi
leiten“ (4); und von den Priestern
lehrt dasselbe Konzil, dass „sie mit
einem besonderen Siegel gezeichnet
sind und auf diese Weise dem
Priester Christus gleichförmig
gemacht werden, so dass sie in der
Person des Hauptes Christus handeln
können“ (5).

Nun gut, ich denke nicht, dass das
christliche Volk mit seinem
Glaubenssinn im Papst nur den
Ersten in der kirchlichen Hierarchie
erblickt, als denjenigen, der an der
Spitze steht. Auch wenn die Priester,



vor allem im Augenblick der
Konsekration der Eucharistie, auf
besondere Weise mit Christus
sakramental identifiziert sind und
„in der Person der Bischöfe (…) der
Herr Jesus Christus inmitten der
Gläubigen gegenwärtig ist“(6), so
muss man doch das Petrusamt unter
einem anderen Blickwinkel sehen:
für jeden Gläubigen ist der Papst
nicht wie sein Pfarrer, wenn auch
höheren Ranges oder mit mehr
Macht; er ist auch nicht wie sein
Bischof, wenn auch mit höherer
Würde ausgestattet. Die Beziehung
ist anderer Art und eng verbunden
mit der Beziehung zu Christus selbst.
Sie müssen wir genauer
untersuchen, um genauer zu
erfahren, was es für den Christen
bedeutet, dass der Papst
Stellvertreter Christi auf der Erde ist.

Die besondere Zugehörigkeit zu
Christus durch die Taufe



Durch die Taufe gehört der Christ
Christus an. Dieses Ereignis setzt ihn
in unmittelbare Beziehung zu
Christus; seine Merkmale können wir
mit fortschreitender Klarheit und
Schärfe durch die Analyse einer
Reihe von neutestamentarischen
Texten ableiten.

Das erste Merkmal der Zugehörigkeit
zu Christus zeigt sich in der Antwort
von Petrus auf die Frage der
Bekehrten am Pfingsttag: Was sollen
wir tun, Brüder? Petrus antwortete
ihnen: Kehrt um, und jeder von euch
lasse sich auf den Namen Jesu Christi
taufen zur Vergebung seiner Sünden;
dann werdet ihr die Gabe des Heiligen
Geistes empfangen (7). „Im Namen
Jesu Christi“ will sagen, dass die
Taufe mit der Autorität Jesu
gespendet wird, und dieser sind die
Wirkungen der Vergebung der
Sünden und der Gabe des Heiligen
Geistes zuzuschreiben (8).



Die Apostelgeschichte zeigt auf, dass
die Taufe – außer, dass sie auf die
Autorität Jesu gegründet ist – auch
die Anrufung seines Namens
einschließt (9), das heißt, dass der
Getaufte Jesus als Christus anerkennt
und sich seiner Macht unterordnet.

Die paulinischen Briefe lassen uns
erkennen, dass die Macht Christi, die
in der Taufe wirkt, eine solche Tiefe
erreicht, dass der Getaufte des
österlichen Ereignisses selbst, das
sich in Christus verwirklicht hat –
seines Todes und seiner
Auferstehung -, teilhaftig wird.
Sowohl der Römer- als auch der
Kolosserbrief sind besonders explizit
in dieser Hinsicht (10). Eine solche
Teilhabe am Tod und an der
Auferstehung des Herrn begründet
ein neues Leben mit Christus und in
Christus (11).

Damit lässt es Paulus nicht
bewenden, sondern er greift auf ein



sehr ausdrucksvolles Bild zurück: Ihr
alle, die ihr auf Christus getauft seid,
habt Christus (als Gewand) angelegt.
Die Adressaten des Briefes des
heiligen Paulus konnten diesen
Vergleich gut verstehen, weil er
mehrmals im Alten Testament im
Sinn der Übernahme einer
moralischen – sowohl guten als auch
schlechten – Verpflichtung
vorkommt (13). Auch die profane
Sprache kannte die bildliche
Verwendung des Begriffs „sich
bekleiden“ (14). Die Worte des
Apostels gehen jedoch über eine rein
sittliche Disposition zur
Nachahmung Christi, die eine
gewisse Identifikation mit ihm
ermöglicht, hinaus. Es ist ganz sicher,
dass wir Kinder Gottes werden und
uns mit den anderen Getauften so
sehr vereinen, dass wir in Jesus
Christus eins werden und sowohl
jede religiöse Diskriminierung (Jude
oder Grieche), als auch soziale



(Sklave oder Freier) und natürliche
(Mann oder Frau) überwinden (15).

Das Eins-Sein in Christus erklärt der
heilige Paulus mit der Lehre des
Leibes, den alle Getauften bilden
(16). Das Bild der Gesamtheit als Leib
mochte den Empfängern der
paulinischen Briefe in gewisser
Weise vertraut sein, da es auch die
heidnische Literatur sowohl auf den
ganzen Kosmos wie auf die Stadt
oder andere menschliche
Gemeinschaften anwandte (17). Der
heilige Paulus bleibt jedoch nicht
beim Sinn des profanen Gleichnisses
und, indem er es weit übersteigt,
präsentiert er Christus als einigendes
Prinzip dieses Leibes, den er sogar 
Leib Christi nennt (18). Die Briefe an
die Epheser und an die Kolosser
präzisieren außerdem, dass Christus
das Haupt seines Leibes, der Kirche,
ist (19).



Er ist also Leib Christi, weil Er sein
Haupt, sein einigendes und
belebendes Prinzip ist, aber auch,
weil der neue Mensch, der Juden und
Heiden einschließt, sich im
gekreuzigten Leib Christi gebildet hat
(20). Als Ziel der erlösenden Tätigkeit
des Herrn gibt der Apostel die
Schöpfung eines einzigen neuen
Menschen in Christus an; und er
erwähnt das Kreuz, um verständlich
zu machen, dass es der Leib Christi
am Kreuz ist, wo sie sich verwirklicht
(21). Der Taufcharakter des ganzen
Epheserbriefes zeigt klar, dass jeder
Gläubige sich durch die Taufe in
diesen Heilsvorgang eingliedert.

Gleich danach wird der in Christus
neu geschaffene Mensch mit einem
anderen Bild beschrieben, mit dem
des Bauwerks, dessen Schlussstein
Christus selbst ist; in ihm sind die
Gläubigen als Tempel Gottes im Geist
aufgebaut (22). Es ist notwendig, auf
den Vergleich mit dem Bauwerk zu



achten, denn er findet sich auch im
Text der Verheißung des Primats an
Petrus. Mit diesem und anderen
Bildern lässt uns der Apostel tief und
ausdrucksstark verschiedene
Dimensionen der Zugehörigkeit zu
Christus durch die Taufe erkennen.

Christus und Petrus

Auch wenn wir uns der Grenzen der
bisher durchgeführten Annäherung
an das Geheimnis bewusst sind, so
haben wir doch eine Antwort auf die
Frage, in welcher Beziehung der
Christ zu Christus steht, umrissen.
Aber die anfängliche Frage bezog
sich auf die Beziehung zum Papst.
Die Antwort ergibt sich aus der
Untersuchung der Beziehung
zwischen Christus und Petrus.

Ich aber sage dir: Du bist Petrus, und
auf diesen Felsen werde ich meine
Kirche bauen, und die Mächte der
Unterwelt werden sie nicht
überwältigen (23). Die Echtheit dieser



Worte des Herrn, zusammen mit
dem vorangehenden und
nachfolgenden Vers, ist klar
bewiesen, nicht nur, weil sie in den
ältesten Kodizes dieses Evangeliums
enthalten sind – was mehr als
ausreichend wäre-, sondern auch
durch ihren evident semitischen
Charakter, wie die neuesten
vergleichenden Studien mit dem
Vokabular des Qumrân bestätigen
(24).

Das Gespräch des Herrn mit Simon
Petrus enthält so starke Hinweise auf
die konkrete Person des Apostels,
dass jede Interpretation, die den Sinn
des Felsens (25) auf das bloße
Bekenntnis des messianischen
Glaubens oder auf Petrus als
Repräsentant aller Gläubigen (26)
reduziert, ausgeschlossen ist.
Bekanntlich kommt die Metapher des
Felsens, die sich auf Gott bezieht, im
Alten Testament häufig vor (27).
Christus wendet dieses Bild auf



Petrus an und sagt, dass er auf ihn
seine Kirche bauen wird, indem er
ihm eine Funktion zuweist, die
Christus eigen ist. So erklärt der
heilige Leo der Große: „Du bist
Petrus. Das bedeutet: wenn ich der
unzerstörbare Fels bin,der
Schlussstein, der aus den zwei Völkern
ein einziges machte(Eph. 2,20.14), das
Fundament, das niemand ersetzen
kann, dann bist auch du Fels, denn
meine Kraft macht dich stark, und so
hast du, was mir in Vollmacht
zukommt, mit mir zusammen durch
Teilhabe“ (28).

Die Kirche Christi, die von ihm selbst
wie ein Gebäude errichtet ist, ist auf
Petrus wie auf einem Felsen
aufgebaut. Christus hat die Kirche
errichtet, nicht nur, indem er sie mit
Mitteln des Heils und
organisatorischen Strukturen
ausstattete, sondern auch und vor
allem, indem er in seinem Leib am
Kreuz den neuen Menschen schuf,



das neue Volk Gottes, das Erbe der
Verheißungen ist (29). Dieser letzte
Aspekt wird im ersten Petrusbrief,
immer unter dem Bild des Bauwerks,
offenbar: Kommt zu ihm (Christus),
dem lebendigen Stein, der von den
Menschen verworfen, aber von Gott
auserwählt und geehrt worden ist.
Lasst euch als lebendige Steine zu
einem geistigen Haus aufbauen, zu
einer heiligen Priesterschaft, um
durch Jesus Christus geistige Opfer
darzubringen, die Gott gefallen. (…)
Ihr aber seid ein auserwähltes
Geschlecht, eine königliche
Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein
Volk, das sein besonderes Eigentum
wurde (30). Der heilige Petrus wendet
die höchsten Ehrentitel des Volks des
Alten Bundes auf die Getauften an:
Sie bilden jetzt das neue
messianische Volk, das von Christus
als Tempel und heilige Priesterschaft
errichtet ist, als Volk, das Gott für
sich erworben hat. Wie wir in Apg.
20,28 lesen, wurde es mit seinem Blut



erworben, das heißt, durch das
erlösende Opfer des Kreuzes (31).

Die Kirche gehört Christus, weil er
sie durch das erlösende Opfer
erwarb und sie in seinem Leib auf
dem Kreuz errichtete. Deshalb
vibrieren im Adjektiv meine die Kraft
und das Drama von Golgota, wenn
Christus „meine Kirche“ sagt. Die
Hinzufügung, auf diesem Felsen
werde ich meine Kirche bauen,
bedeutet, Petrus auf einzigartige
Weise mit dem bewundernswerten
Werk zu verbinden, das Er am Kreuz
verwirklichen sollte. In diesem Sinn
ist der Ausdruck „der Christus auf
der Erde“, mit dem die heilige
Katharina von Siena gerne den Papst
bezeichnete, besonders genau und
treffend (32).

Einen klassischen Text in Bezug auf
den Petrusdienst stellt der Dialog in
Joh 21,15-17 dar: Als sie gegessen
hatten, sagte Jesus zu Simon Petrus:



Simon, Sohn des Johannes, liebst du
mich mehr als diese? Er antwortete
ihm: Ja, Herr, du weißt, dass ich dich
liebe. Jesus sagte zu ihm: Weide meine
Lämmer. Zum zweiten Mal fragte er
ihn: Simon, Sohn des Johannes, liebst
du mich? Er antwortete ihm: Ja, Herr,
du weißt, dass ich dich liebe. Jesus
sagte zu ihm: Weide meine Schafe.
Zum dritten Mal fragte er ihn: Simon,
Sohn des Johannes, liebst du mich? Da
wurde Petrus traurig, weil Jesus ihn
zum dritten Mal gefragt hatte: Hast
du mich lieb? Er gab ihm zur Antwort:
Herr, du weißt alles, du weißt, dass
ich dich lieb habe. Jesus sagte zu ihm:
Weide meine Schafe. Hier
repräsentiert Petrus weder alle
Jünger noch die kleinere Gruppe der
Apostel, auch wenn von uns allen
eine Antwort der Liebe verlangt
wird, und wenn später alle Apostel
an der Sendung, die Gläubigen zu
weiden, teilhaben werden. Dieser
Dialog betrifft Petrus auf eine ganz
persönliche Weise: Es wird, auch



wenn sie nicht genannt wird, die
dreifache Verleugnung im Palast des
Hohenpriesters in Erinnerung
gerufen, und Jesus verlangt von
Petrus eine Antwort, die jene
Verleugnungen von Grund auf
korrigiert.

Auf die Antwort, mit der Petrus seine
Liebe bezeugt, reagiert der Herr,
indem er ihm seine Lämmer, seine
Schafe anvertraut. Diese
Ausdrucksweise erschien sehr
verständlich im Licht dessen, was er
über sich selbst als guter Hirt gesagt
hatte: Ich bin der gute Hirt. Der gute
Hirt gibt das Leben für seine Schafe
(33). Indem er sich des Bildes des
guten Hirten bedient, tut er nichts
anderes, als die Prophezeiung von
Jahwe, dem Hirten seines Volkes und
mit ihm seines Knechtes David (34),
als erfüllt auf sich selbst
anzuwenden. Er fügt jedoch jetzt ein
Element, das in der Prophezeiung
von Ezechiel nicht explizit



aufscheint, hinzu: die Hingabe seines
Lebens für seine Schafe. Und
außerdem wird die anfängliche
Herde durch andere Schafe, die jetzt
nicht zu ihr gehören, ergänzt: Ich
habe noch andere Schafe, die nicht
aus diesem Stall sind; auch sie muss
ich führen, und sie werden meine
Stimme hören; dann wird es nur eine
Herde geben und einen Hirten (35).
Die Bezugnahme auf die Heiden ist
klar, aber es ist darauf hinzuweisen,
dass die Erweiterung der Herde mit
dem Opfer Jesu, der sein eigenes
Leben hingab, verbunden ist, wie
sowohl der vorangehende als auch
der folgende Vers zeigen (36).

So wie Jesus Petrus sagte, dass er auf
ihn seine Kirche bauen werde, und
das geschah am Kreuz, so vertraut er
ihm jetzt auf ähnliche Weise seine
Schafe an, das heißt, die mit seinem
Opfer verbundene Herde. Petrus hat
eine dreifache, persönliche Antwort
der Liebe gegeben, und Jesus



antwortet ebenfalls auf eine
persönliche Weise: das, was ihm auf
Golgota sogar sein Leben gekostet
hat, eben das vertraut er jetzt Petrus
an. Wer ist Petrus also für die
Mitglieder der ihm anvertrauten
Herde? Von neuem scheint uns die
Bezeichnung der heiligen Katharina
von Siena „der Christus auf der Erde“
die genaueste Antwort.

Petrus ist in seinen Nachfolgern
gegenwärtig

Petrus ist nicht bloß das erste Glied
einer historischen Kette von
Bischöfen von Rom; er existiert
weiter in seinen Nachfolgern (37).
Als der päpstliche Legat im Jahr 431
auf dem Konzil von Ephesus
verkündete, dass der Apostel Petrus
„bis jetzt und immer in seinen
Nachfolgern lebt und urteilt“, und
Papst Coelestin feststellte, „dass er
ihm nachfolgt und seine Stelle
einnimmt (= sein Stellvertreter, 



topotêrêtês, ist)“ (38), drückt er mit
synthetischer Klarheit den Sinn des
Glaubens der Kirche aus (39).

Der Papst, Bischof von Rom, ist
immer, unabhängig vom Namen und
der Person, „der Christus auf der
Erde“, denn in ihm besteht das
Dienstamt des Petrus weiter, dieses
Amt, das Jesus Christus auf so
persönliche Weise dem
Apostelfürsten anvertraut hat. Auf
ihn hat der Herr seine Kirche
errichtet und dieses Fundament wird
niemals ersetzt und noch viel
weniger abgeschafft werden. Das
brachte der heilige Papst Leo der
Große, Mitte des 5. Jahrhunderts, in
einer seiner berühmten Predigten
zum Ausdruck: „Petrus, der in der
empfangenen Festigkeit ausharrt,
verlässt nie das Steuer der Kirche,
die ihm anvertraut wurde (…). Er
verwirklicht jetzt, mit größerer Fülle
und Wirksamkeit, alles, was ihm
aufgetragen wurde, und erfüllt in



dem und mit dem, der ihn
verherrlicht hat, alle seine Aufgaben
und Dienste vollkommen. Wenn wir
daher etwas richtig tun und
entscheiden, wenn wir etwas durch
die täglichen Gebete von der
Barmherzigkeit Gottes erlangen,
dann ist es Werk und Verdienst
dessen, in dessen Sitz seine Macht
lebt und seine große Autorität
besteht“ (40).

Der gläubige Christ steht durch seine
Zugehörigkeit zu Christus durch die
Taufe in einer besonderen Beziehung
zu Petrus; mit Petrus hier auf Erden
in der Sichtbarkeit der pilgernden
Kirche, weil das „Christus auf der
Erde“ sein in der charakteristischen
und eigenen Weise, die dem
Apostelfürsten entspricht, nie
verlorengeht, trotz seines
Martyriums und infolgedessen seines
physischen Verschwindens. Das ist
so, weil in den Päpsten das
Petrusamt bestehen bleibt: sie



bleiben weiter Petrus und daher
„Christus auf der Erde“.

Petrus im alltäglichen Leben des
Christen

Die vorausgehenden Erwägungen
haben uns geholfen, besser zu
verstehen, warum Petrus – der Papst
und Petrus zu sagen, bedeutet in der
Praxis dasselbe – eine so hohe
Stellung in der Hierarchie der Liebe
einnimmt. Einen Platz so nahe bei
Christus, der nur von dem der
Muttergottes, unserer Herrin
übertroffen wird, hat ihren Grund in
der besonderen vikariellen
Beziehung des Petrus in Bezug auf
Christus. Denn wie das Christus-Sein,
das das Wesen des christlichen
Lebens ausmacht, vielfältige
Ausdrucksformen im Alltag unserer
Existenz findet, so verlangt analog
unsere Beziehung zum „Christus auf
der Erde“, dass sie sich auch konkret
im Alltag zeigt.



Zusätzlich zu jeglicher noch so gut
begründeter Argumentation wird es
vielleicht nützlich sein, sich das
Beispiel des Lebens des Ehrwürdigen
Dieners Gottes Josefmaria Escrivá
vor Augen zu führen. Schon als
junger Priester hatte er es sich zur
Gewohnheit gemacht, jeden Tag den
Rosenkranz für den Papst und seine
Anliegen zu beten. Er stellte sich vor,
neben dem Papst zu sein, wenn
dieser die Heilige Messe feierte, und
am Ende verrichtete er eine geistige
Kommunion mit dem Wunsch, das
Heiligste Sakrament aus seinen
Händen zu empfangen (41). Dieser
greifbare Beweis des Glaubens lässt
uns verstehen, dass sein Motto
„Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam! – Mögen wir alle, eng
vereint mit dem Papst, zu Jesus
gehen, durch Maria“ (42), nicht bloß
ein schöner Satz war, sondern eine
wirkliche Sehnsucht seines Herzens
ausdrückte.



Die Einheit mit Christus, die eifrig im
eigenen Leben gesucht wird, kann
nicht und darf nicht ohne Bezug zum
„Christus auf der Erde“ sein. Seine
Beziehung zu Jesus ist als Nachfolger
des Petrus aus so vielen Gründen so
einzigartig, dass kein anderer sie
teilen kann; aber es ist auch wahr,
dass jede christliche Generation
aufgerufen ist, die betende Haltung
der ersten Gemeinde von Jerusalem
neu zu erwecken: Die Gemeinde
betete inständig für ihn zu Gott (43).
Das Gebet kann unaufhörlich zu Gott
emporsteigen, da abgesehen von den
Zeiten des Gebets – sei es
gemeinschaftlich, wie in der Liturgie
der Messe, oder sei es individuell -,
alle menschlichen Tätigkeiten, wenn
sie mit reiner Absicht verrichtet und
Gott aufgeopfert werden, sich mit
dem ununterbrochenen Hymnus des
Lobes und des Dankes, der Sühne
und der Bitte vereinigen, der sich
von Golgota zum himmlischen Vater
erhebt (44).



Das auf Petrus gebaute Gebäude der
Kirche kann so belastbar werden,
dass es jede menschliche Macht
überwindet; aber zugleich besitzt das
ununterbrochene Gebet der ganzen
Kirche eine Kraft, die fähig ist, jede
noch so große Last zu tragen. Wenn
sich das Gebet sozusagen inkarniert
und im Opfer materialisiert, dann
bereichert es sich noch mehr durch
die Macht des Kreuzes. Diese
Überzeugung drücken die Worte
Johannes Pauls II. in seiner
Betrachtung über das Leiden zum
Ausdruck: „Die Kirche sieht in allen
Brüdern und Schwestern Christi, die
leiden, gleichsam ein Subjekt, das
ihre übernatürliche Kraft vervielfacht.
Wie häufig suchen die Hirten der
Kirche gerade bei ihnen Zuflucht und
suchen eben bei ihnen Hilfe und
Stütze!“ (45). In dieser Anspielung
auf die Hirten, die diskret durch die
Verwendung des Plural verborgen
ist, scheint das durch die persönliche
Erfahrung bestärkte Vertrauen des



Papstes auf die Unterstützung durch,
die ihm die Treue im Leid
unzähliger, den Menschen
unbekannter Christen bietet, deren
Gott gut bekannte Gebete zu ihm wie
wohlriechender Weihrauch
emporsteigen (46).

Die effektive und affektive Einheit
mit dem Papst bewirkt auf diese
Weise, dass das Gebet vom Gehorsam
begleitet wird. „Bedenkt, meine
geliebten Brüder und Schwestern,
dass dieses riesige Erbe, das Jesus
dem Papst hinterlassen hat, die
ganze Herde zu weiden, auch jene
verstreute und jene, die ihn nicht als
Hirten anerkennen, erleichtert,
getragen und sogar geteilt werden
kann durch den Gehorsam und die
Fügsamkeit von uns, die wir die
Ehre, den Stolz und das Glück haben,
uns Katholiken zu nennen“ (47).

Die Lehren und die Anordnungen
des Nachfolgers des Petrus aufrichtig



anzunehmen, ist voller und
wahrhaftiger Ausdruck des
Wunsches nach Vereinigung mit
Christus und der Annahme seines
Wortes. Das wird sich gewiss im
persönlichen Verhalten äußern und
sich durch das Beispiel und ein
klärendes Wort in ein äußerst
wirksames Apostolat verwandeln,
das sehr zur Einheit der Kirche
beiträgt, da es die Einheit der
Gläubigen mit dem sichtbaren Haupt
der Kirche stärkt. Im Falle, dass es
nötig ist, sogar tief verwurzelte
Handlungs- und
Auffassungskriterien zu berichtigen,
wird eine solche Treue, die nicht
selten im Gegensatz zu allgemein
verbreiteten Denkweisen und
Werten steht, ein wirklicher Beweis
sein, dass man sich auf das
Fundament des Felsens der Kirche
stützt: und die Pforten der Unterwelt
werden sie nicht überwältigen (48).

Antonio Miralles



Päpstliche Universität vom
Heiligen Kreuz

(1) Josefmaria Escrivá de Balaguer, 
Im Feuer der Schmiede, Nr. 135.

(2) Vgl. Eph 5,1-2.

(3) Röm 5,5.

(4) Dogm. Konst. Lumen gentium, 27a.

(5) Dekret Presbyterorum Ordinis, 2c.

(6) Dogm. Konst. Lumen gentium, 21a.

(7) Apg 2,37-38.

(8) Vgl. C. Spicq, Teología Moral del
Nuevo Testamento, I, Ed. Universidad
de Navarra, Pamplona 1970, S. 61.

(9) Siehe die Aufforderung von
Hananias an Saulus: Steh auf, lass
dich taufen und deine Sünden



abwaschen, und rufe seinen Namen
an!(Apg 22,16).

(10) Wir wurden mit ihm begraben
durch die Taufe auf den Tod, und wie
Christus durch die Herrlichkeit des
Vaters von den Toten auferweckt
wurde, so sollen auch wir als neue
Menschen leben. Wenn wir nämlich
ihm gleich geworden sind in seinem
Tod, dann werden wir mit ihm auch in
seiner Auferstehung vereinigt sein
(Röm 6,4-5).Mit Christus wurdet ihr in
der Taufe begraben, mit ihm auch
auferweckt, durch den Glauben an die
Kraft Gottes, der ihn von den Toten
auferweckt hat (Kol 2,12).

(11) Wir werden auch mit ihm leben
(Röm 6,8); die für Gott leben in
Christus Jesus (Röm 6,11).

(12) Gal 3,27.

(13) Bekleide dich mit Macht (Jes
51,9). Der Herr ist König, bekleidet mit
Hoheit; der Herr hat sich bekleidet



und mit Macht umgürtet (Ps 93,1). In
Schmach und Schande sollen alle sich
kleiden, die mich beleidigen (vgl. Ps
35,26). Ich bekleidete mich mit
Gerechtigkeit (Ijob 29,14).

(14) Vgl. F. Messner, La lettera ai
Galati („Commentario teologico del
Nuovo Testamento“, IX), Paideia,
Brescia 1987, S. 408-409.

(15) Vgl. Gal 3,26-29.

(16) Denn wie der Leib eine Einheit ist,
doch viele Glieder hat, alle Glieder des
Leibes, obgleich es viele sind, einen
einzigen Leib bilden, so ist es auch mit
Christus. Durch den einen Geist
wurden wir in der Taufe alle in einen
einzigen Leib aufgenommen; und alle
wurden wir mit dem einen Geist ge-
tränkt (1 Kor 12,12-13).

(17) Vgl. H. Schlier, La lettera agli
Efesini (“Commentario teologico del
Nuevo Testamento“, X/2), Paideia,
Brescia 1973, S. 132-134.



(18) Ihr seid der Leib Christi, und
jeder einzelne ist ein Glied an ihm (1
Kor 12,27).

(19) Vgl. Eph 1,22-23; 4,15-16; 5,23;
Kol 1,18; 2,19.

(20) Er ist unser Friede: Er vereinigte
die beiden Teile (…); er machte sie in
seiner Person zu einem neuen
Menschen. Er stiftete Frieden und
versöhnte die beiden durch das Kreuz
mit Gott in einem einzigen Leib. Er hat
in seiner Person die Feindschaft
getötet (Eph 2,14-16).

(21) Schlier, o.c., S. 207-209.

(22) Ihr seid also jetzt nicht mehr
Fremde ohne Bürgerrecht, sondern
Mitbürger der Heiligen und
Hausgenossen Gottes. Ihr seid auf das
Fundament der Apostel und
Propheten gebaut, der Schlussstein ist
Christus Jesus selbst. Durch ihn wird
der ganze Bau zusammengehalten
und wächst zu einem heiligen Tempel



im Herrn. Durch ihn werdet auch ihr
im Geist zu einer Wohnung Gottes
erbaut (Eph 2,19-22).

(23) Mt 16,18.

(24) Vgl. J.M. Casciaro Ramírez, 
Qumrân y el Nuevo Testamento
(Aspectos eclesiológicos y soterio-
lógicos), EUNSA, Pamplona 1982, S.
64-66, 70-73, 135-139.

(25) Auf diesen Felsen (pétra) werde
ich meine Kirche bauen. Pétra ist das
natürliche Fundament, auf das sich
das künstliche (themélion) stützt; der
Unterschied zwischen diesen beiden
Fundamenten er-scheint klar im
Gleichnis vom klugen Mann, der sein
Haus auf den Felsen baut: Er ist wie
ein Mann, der ein Haus baute und
dabei die Erde tief aushob und das
Fundament (themélion)auf einen
Felsen(epì tên pétran)stellte (Lk 6,48).

(26) Die Interpretation dieser Stelle
als Versprechen des



Jurisdiktionprimats über die ganze
Kirche ist vom I. Vatikanischen
Konzil, Dogm. Konst. Pastor Aeternus,
18.7.1870, 1. Kap. (DS 3053f) feierlich
definiert worden.

(27) Vgl. Ps 31,4; 2 Sam 23,3; Jes 17,10.

(28) Tractatus IV in Natale eiusdem, 2:
CCL 138, S. 19.

(29) Das haben wir oben bei der
Behandlung de Texte Eph 2,16, 19-22
gesehen.

(30) 1 Petr 2,4-.9.

(31) Gebt acht auf euch und auf die
ganze Herde, in der euch der Heilige
Geist zu Bischöfen bestellt hat, damit
ihr als Hirten für die Kirche Gottes
sorgt, die er sich durch das Blut seines
eigenen Sohnes erworben hat (Apg
20,28).

(32) „Ihr wisst gut, dass Christus
seinen Stellvertreter hinterlassen



hat, und das zum Wohl eurer Seelen
tat; denn wir können keine
Gesundheit haben außer im
mystischen Leib der heiligen Kirche,
deren Haupt Christus ist, und wir
sind die Glieder. Und wer dem
Christus auf der Erde nicht gehorsam
ist, der Stellvertreter Christi im
Himmel ist, hat nicht teil an der
Frucht des Sohnes Gottes“ (hl.
Katharina von Siena, Le lettere, III,
Hsg. P. Misciatelli, COE Giunti – G.
Barberà, Firenze 1970, S. 207-208.

(33) Joh 10,11.

(34) Denn so spricht Gott, der Herr:
Jetzt will ich meine Schafe selber
suchen und mich selber um sie
kümmern (…). Die verloren
gegangenen Tiere will ich suchen, die
vertriebenen zurückbringen, die
verletzten verbinden, die schwachen
kräftigen, die fetten und starken
behüten. Ich will ihr Hirt sein und für
sie sorgen, wie es recht ist (…). Ich



setze für sie einen einzigen Hirten ein,
der sie auf die Weide führt, meinen
Knecht David. Er wird sie weiden, und
er wird ihr Hirt sein. Ich, der Herr,
habe gesprochen (Ez 34,11.16.23-24).

(35) Joh 10,16.

(36) Ich gebe mein Leben hin für die
Schafe (v. 15). Deshalb liebt mich der
Vater, weil ich mein Leben hingebe,
um es wieder zu nehmen (v. 17).

(37) Vgl. M. Guerra, Los nombres del
Papa. Estudio filológico-teológico de
varios nombres del Papa en los
primeros siglos del cristianismo,
(“Teología del sacerdocio”, 15),
Aldecoa, Burgos 1982, S. 484-488.

(38) Acta Conciliorum
Oecumenicorum, t. I: Concilium
Universale Ephesum, vol. I: Acta,
Graeca, pars III:Collectio Vaticana,
ed. E. Schwartz, Walter de Gruyter,
Berolini-Lipsiae 1927, S. 60, Z. 32-34.



(39) Ein Teil dieser Worte des
päpstlichen Legaten, des Priesters
Philipp, ist vom I. Vatikanischen
Konzil, in der dogmatischen
Konstitution, Pastor aeternus de
Ecclesia Christi, 2. Kap.: DS 3056,
übernommen worden,

(40) Tractatus III in Natale eiusdem, 3:
CCL 138, S. 12-13.

(41) „Während Jahren habe ich, auf
der Straße, einen Teil des
Rosenkranzes für die erhabene
Person und die Anliegen des Papstes
gebetet. Ich versetzte mich mit der
Vorstellung neben den Heiligen
Vater, wenn der Papst die Messe
feierte; ich wusste nicht, noch weiß
ich, wie die Kapelle des Papstes
aussieht, und wenn ich meinen
Rosenkranz beendet hatte,
verrichtete ich eine geistige
Kommunion, mit dem Wunsch Jesus
im Sakrament aus seinen Händen zu
empfangen“ (Brief, 9.1.1932, Nr. 20:



zitiert von Ana Sastre, Tiempo de
caminar. Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1989, S. 331-332).

(42) Josefmaria Escrivá, Im Feuer de
Schmiede, Nr. 647.

(43) Apg 12,5.

(44) „Es sind nämlich alle ihre Werke,
Gebete und apostolischen
Unternehmungen, ihr Ehe- und
Familienleben, die tägliche Arbeit,
die geistige und körperliche
Erholung, wenn sie im Geist getan
werden, aber auch die Lasten des
Lebens, wenn sie geduldig ertragen
werden, ’geistige Opfer, wohlgefällig
vor Gott durch Jesus Christus’ (1 Petr
2,5). Bei der Feier der Eucharistie
werden sie mit der Darbringung des
Herrenleibes dem Vater in Ehrfurcht
dargeboten“ (II. Vatik. Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 34b).



(45) Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Salvifici doloris,11.2.1984,
Nr. 27.

 (46) Vgl. Offb 8,3-4.

(47) Àlvaro del Portillo, Homilie vom
27 Juni 1988, ’Romana’ 6 (1988/1) 108.

(48) Mt 16,18.

Antonio Miralles

Foto: Tama66@pixabay

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/der-papst-im-leben-des-
christen/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/der-papst-im-leben-des-christen/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-papst-im-leben-des-christen/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-papst-im-leben-des-christen/

	Der Papst im Leben des Christen

