
opusdei.org

Der hl. Josefmaria
und seine Liebe zur
Schöpfung

Was hat der hl. Josefmaria über
die Liebe zur Schöpfung gesagt?
Anlässlich der Enzyklika
"Laudato si" stellt der Theologe
Guillaume Derville einen
interessanten Vergleich an.

07.10.2015

Anlässlich der Veröffentlichung der 
Enzyklika Laudato Si’ [LS] von Papst
Franziskus über unsere
Verantwortung für die Umwelt stellt

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.pdf


sich die Frage: Was sagte der hl.
Josefmaria über die Liebe zur
Schöpfung? Bevor wir eine Antwort
geben, muss man sich klarmachen,
dass die Enzyklika Themen und
Perspektiven aufzeigt, die der
Gründer des Opus Dei noch nicht mit
der Tiefe, der Weite und den
Methoden (s. LS, 15 – 16) darstellen
konnte wie das aktuelle Dokument
des Lehramts.

Beginnen wir mit einigen
gemeinsamen Aspekten. Der Heilige
Vater spricht von der „Pflege des
gemeinsamen Hauses“ [1],ein
Begriff, der unterschiedliche
Bezugspunkte hat.

Der hl. Josefmaria sprach zum
Beispiel sinngemäß vom
„gemeinsamen Haus“ der
Universität. Im Zusammenhang mit
politischer oder sozialer
Ungerechtigkeit und Unterdrückung
in den 1960er Jahren sagte er: “In der



Universität soll man sich darauf 
vorbereiten, zur Lösung dieser
Probleme beizutragen. Die
Universität ist für alle da; sie ist ein
Ort des Studiums, der Freundschaft
und des friedlichen Zusammenlebens
von Menschen der verschiedenen
Denkrichtungen, die immer den
legitimen Pluralismus der
Gesellschaft ausdrücken.”[2] Der
heilige Johannes Paul II. seinerseits
gebrauchte in seiner Enzyklika 
Evangelium vitæ, ebenfalls diesen
Begriff, als er äußerte, dass durch die
Leugnung des ursprünglichen,
unveräußerlichen Rechts auf Leben,
der Staat nicht mehr das
»gemeinsame Haus« ist, in dem alle
nach den Prinzipien wesentlicher
Gleichheit leben können”.[3] Wenn
das „gemeinsame Haus“ zunächst an
Frieden und Gleichheit in der
Gesellschaft denken ließ, so lädt uns
der Papst nun ein, diese Vorstellung
zu erweitern und die ganze Welt
umweltfreundlich zu gestalten (oikós

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


ist das griech. Wort für Haus, Ende
des 19. Jh. entstand, abgeleitet davon,
der Begriff der Ökologie). Die Welt
muss ihre Einstellung ändern (s. LG
Kap. III) und die „Sünden gegen die
Schöpfung“ unterlassen (LS, 8).

Eine leidenschaftliche Liebe zur
Schöpfung

Der hl. Josefmaria lud ein, „die Welt
leidenschaftlich zu lieben“. (Dies ist
auch der Titel einer seiner
bekannten Homilien). Diese Liebe
bezieht sich zweifellos auch auf alles
Materielle. Liebe ohne Respekt gibt
es nicht. „Die Welt ist gut“ – sagte er –
„denn die Werke Gottes sind immer
vollkommen.“ Und weiter: “Wir
Menschen sind es, die die Welt durch
die Sünde verunstalten.“(4). Diese
Überzeugung entstammt seinem
Blick auf die Schöpfung, der von
Glauben und Liebe durchdrungen
war. Mit eben diesem Blick wollen
wir Papst Franziskus in seiner



Enzyklika folgen (s. z.B. LS, 96 – 100):
von der ersten Ur-Schenkung (s. LS,
5) bis hin zur Offenheit für das
Staunen und das Wunder (LS, 11),
gepaart mit der bitteren Feststellung
der Armut und Ungleichheit. Der hl.
Josefmaria mahnte zum Respekt:
„Die Reichtümer der Erde verteilt
unter einige wenige, die
Bildungsgüter einem kleinen Kreis
vorbehalten und draußen Hunger
nach Brot und Wissen. Draußen
menschliches Leben, das heilig ist,
weil es von Gott kommt, und das
behandelt wird wie eine Sache, wie
Zahlen in einer Statistik. Ich verstehe
und teile diese Ungeduld, eine
Ungeduld, die mich drängt, auf
Christus zu schauen, der uns ständig
auffordert, jenes neue Gebot der
Liebe zu verwirklichen.”[5]

Der hl. Josefmaria, der 1975 starb,
beschäftigte sich nicht ausdrücklich
mit der ökologischen Fragestellung,
deren wir uns heutzutage stärker



bewusst sind. Aber seine Lehren
über die Liebe des Christen zur Welt
und die Aufgabe des Menschen, sie
zu heiligen, indem er ihre
Eigengesetzlichkeit achtet und ihre
Potenziale ausschöpft, eröffnen uns
ein reiches Erbe. Von hier aus
können wir nachdenken über die
Pflege unserer Umwelt im Lichte der
Perspektiven und Anregungen, die 
Laudato Si anbietet.

Die Beziehung zur Umwelt übt einen
großen Einfluss aus, und die
Zugehörigkeit zu einem bestimmten
geographischen Raum bestimmt mit
unsere Identität. (LS, 84). Josemaría
Escrivá liebte seine Heimat Aragón.
Mit anderen teilte er die Liebe zur
Natur, den Pflanzen und Blumen, er
sprach sogar über die
Naturschönheiten, die er als Kind in
den Erzählungen Jules Vernes
kennen gelernt hatte. [6] Auf
spanischem Boden lauschte er gern
dem Gesang des Wassers, das die



Pflanzen tränkt und betrachtete die
Gärten, die immer wieder neu
erblühen, dank des Esels, der Tag für
Tag und Jahr um Jahr seine Runden
am Schöpfrad des Brunnens dreht.
Er bekundete seine Vorliebe für
dieses bescheidene, demütige und
arbeitsame Tier. Auch erwähnte er
zum Beispiel, dass er sich freute „ein
schönes Pferd zu sehen, einen Vogel,
eine Blume oder auch einen
Hund“[7].

Verwalten, nicht verschwenden

Wie sollen wir uns verhalten in
Bezug auf die Güter dieses
gemeinsamen Hauses der Welt? Der
selige Alvaro del Portillo
kommentierte, dass der Gründer des
Opus Dei dazu einlud, “losgelöst von
den Dingen der Welt zu sein, deren
bloße Verwalter wir sind, und mit
gesundem Menschenverstand zu
handeln, ohne zu verschwenden und
unnötig zu verbrauchen, d.h. das,



womit wir umgehen, so gut wie
möglich zu behandeln und zu
nutzen”[8]. Mehr als um eine
ökonomische Frage handelt es sich
dabei vor allem um eine geistlich
geprägte Haltung. Papst Franziskus
gibt in seiner Enzyklika einige
konkrete Beispiele an, die von der
Echtheit der Loslösung in seinem
Leben zeugen: kein Papier
verschwenden (s. LS, 22 + 211) und
Strom sparen (s. LS, 211), um nur
zwei zu nennen.

Wie viele Heilige war auch der hl.
Josefmaria sehr konkret und führte
Beispiele an, die aus seiner
Lebenserfahrung stammten. Sein
erster Nachfolger erinnerte sich, dass
er immer einseitig beschriebene
Blätter als Konzeptpapier oder für
Notizen nutzte. Im Scherz bemerkte
er, wenn es möglich gewesen wäre,
hätte Josefmaria noch auf dem
Schnitt geschrieben”[9], um kein
Papier zu verschwenden. Auch gab



er häufig Ratschläge, wie man Strom
sparen könne wie zum Beispiel
diesen: “Schau mal, dort hat jemand
die Lichter angemacht, um die
Fenster zu öffnen. Und da das
Zimmer dann ganz hell wurde, hat er
vergessen, die Lampen wieder
auszumachen […] Geh doch bitte
hinauf und sag ihm liebevoll, er
möge das Licht löschen, denn es wird
unnötig verbraucht.”[10] Er
ermunterte uns dazu, aus
Nächstenliebe auf Kleinigkeiten in
diesem Bereich zu achten. Dazu
gehörten Tipps, die helfen zu sparen
und zu vermeiden, dass etwas
vergeudet wird, das anderen
Menschen noch von Nutzen sein
kann.

Arbeit, Gotteskindschaft und
Verehrung der Eucharistie

Der hl. Josefmaria wollte mit dem
Opus Dei kein soziales Programm
anbieten, denn das ist nicht Aufgabe



dieser Prälatur. Vielmehr verbreitete
er den allgemeinen Ruf zur Heiligkeit
und zum Apostolat in der
beruflichen Arbeit und im täglichen
Leben, im respektvollen Umgang mit
der Natur und in der Erfüllung der
bürgerlichen Pflichten. Außerdem
sollte sich jeder seiner Meinung nach
mit anderen Menschen – ob Christen
oder nicht – zusammenschließen, um
gemeinsam mit ihnen die
gesellschaftlichen Probleme
anzugehen (s. LS, 219). Was man tut,
solle man gut tun. „Die ständige
alltägliche Arbeit ist für uns etwas so
Selbstverständliches, dass wir unser
Hobby auch als Arbeit verstehen. Bei
der einen Arbeit ruhen wir aus von
der anderen.“ [11]

Das Thema Arbeit ist eine der Achsen
in der Enzyklika von Papst
Franziskus (s. LS, 98, 124 – 129). Wie
bekannt, handelt es sich dabei auch
um einen wesentlichen Zug im Geist
des Opus Dei in Verbindung mit dem



Bewusstsein unserer
Gotteskindschaft, dem Fundament
für alles andere, und der Eucharistie
als Mittelpunkt des Tages. Das
Geheimnis der Eucharistie bildet
auch den Höhepunkt in Laudato Si
(S. 236-237).

Angesichts der Schönheit der
Schöpfung und der Betrachtung Jesu
Christi gelangt Josefmaria zum
„Wahnsinn der Liebe zur Heiligen
Eucharistie“ [12]. Er sagte einmal:
„Wenn ich Dominus vobiscum sage –
auch wenn nur ein einziger
Messdiener bei mir ist – sage ich es
zu allen Geschöpfen der Erde, zur
gesamten Schöpfung, auch zu den
Vögeln und Fischen“[13]. Im
Geheimnis der Eucharistie
symbolisieren der Weizen und die
Trauben Natur und Welt. Sie sind zu
Brot und Wein geworden, und so
bringen wir in ihnen unsere Arbeit
und unsere Mühen dar, damit alles
in Christus, dem Sohne Gottes und



der Jungfrau Maria, zum Lobpreis
Gottes verwandelt werde. Diese
liturgische Handlung hat eine
kosmische Dimension, sie verbindet
die Erde mit dem Himmel; denn sie
verkündet, dass alles in Christus
erneuert wird (s. LS, 100). Der heilige
Thomas von Aquin drückt es so aus:
"Jedes lebendige Geschöpf wird
einmal eine gewisse neue
Herrlichkeit erhalten."[14]

Deshalb betete der Gründer des Opus
Dei nach der Feier der heiligen Messe
gerne einen Hymnus aus dem Buch
Daniel (Kap. 3), verbunden mit dem
Psalm Laudate (Ps 150), das Trium
puerorum oder Benedicite, das schon
im dritten Jahrhundert gebetet
wurde. Es lädt die ganze Schöpfung
ein, den Herrn zu preisen. Der Blick
des Beters reicht darin bis hinauf
zum Himmel, zu Sonne, Mond und
Sternen. Er erstreckt sich über die
weiten Meere bis hoch hinauf zu den
Gipfeln der Berge. Er betrachtet die



unterschiedlichsten klimatischen
Gegebenheiten, Hitze und Kälte,
Licht und Dunkel. Er richtet sich auf
die Welt der Mineralien und der
Pflanzen, bleibt stehen bei den
verschiedenen Tierarten und
schließlich beim Menschen. Alle
Wesen ehren und preisen Gott durch
ihre bloße Existenz (s. LS, 69).
Entsprechend heißt es in Gaudium et
Spes:“In Leib und Seele einer, vereint
der Mensch durch seine Leiblichkeit
die Elemente der stofflichen Welt in
sich: Durch ihn erreichen diese die
Höhe ihrer Bestimmung und erheben
ihre Stimme zum freien Lob des
Schöpfers.”[15]

Zu eben diesem Lobpreis lädt uns
Papst Franziskus ein, indem er den 
Sonnengesang des heiligen
Franziskus anstimmt. Dieser Gesang
preist den Schöpfer in seinen
Geschöpfen, ähnlich wie wir Gott in
seinen Heiligen verehren; denn
wenn wir ihr Leben und ihre



Verdienste loben, ehren wir damit
Gottes Gaben (16). Dies alles ist nicht
Gott selbst, auch die Welt ist nicht
mit Gott gleichzusetzen. Ihre
Entwicklung ist nicht die
Entwicklung Gottes. Aber der
Katechismus lehrt: "Die
unterschiedlichen Geschöpfe
widerspiegeln in ihrem gottgewollten
Eigensein, jedes auf seine Art, einen
Strahl der unendlichen Weisheit und
Güte Gottes."[17]

Im tiefen Bewusstsein seiner
Gotteskindschaft schrieb der Autor
vom Weg mit weniger als 30 Jahren
in seinen persönlichen
Aufzeichnungen: “Gewöhne dich
daran, dein Herz viele Male während
des Tages in Dankbarkeit zu Gott zu
erheben. - Weil Er dir dies und jenes
gibt. - Weil man dich verachtet hat. -
Weil du das Notwendige hast, oder
weil du es nicht hast. Weil Er seine
Mutter, die auch deine Mutter ist, so
schön gemacht hat. - Weil Er die



Sonne geschaffen und den Mond und
dieses Tier und jene Pflanze. - Weil
Er jenen Menschen so beredt
geschaffen hat und dich so
schwerfällig im Wort... Sage Ihm
Dank für alles, denn alles ist
gut.”[18] Diese Dankbarkeit ist nicht
etwas Passives, sondern sie drängt
zum Handeln, wozu uns Papst
Franziskus in seiner Enzyklika
einlädt (s. z.B. LS, 13, 19, 189, 217).
Der Theologe Fernando Ocáriz
schreibt: "Die Schöpfung ist eine
aktuelle und bleibende Wirklichkeit,
und weder ausschließlich noch
wesentlich ein absoluter zeitlicher
Beginn.”[19] Als Kinder Gottes
finden wir in der Schönheit des
göttlichen Werkes den Ort für den
Dialog und die gemeinsame Arbeit,
„in der wir uns zusammen um das
Haus kümmern, das uns anvertraut
wurde“ (LS, 244).



[1] Papst Franziskus, Enzyklika 
Laudato Si’, 24. Mai 2015, Titel, u.vgl.
Nr. 1, 3, 13, 17, 53, 61, 155, 232, 243

[2] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr.
76-77

[3] Hl. Johannes Paul II., Enzyklika 
Evangelium vitae, Nr. 20

[4] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 70

[5] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 111

[6] Vgl. Hl. Josefmaria, 
Aufzeichnungen aus einm
Beisammensein, 1. April 1973 (AGP,
Bibliothek, P01)

[7] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem treffen in Buenos Aires, 23.
Juni 1974 (AGP, Bibliothek, P04)

[8] Seliger Álvaro del Portillo,
Anmerkung 94 zu Hl. Josefmaria, 
Instruktion, Mai-1935/14.9.1950, Nr.
56



[9] Seliger Álvaro del Portillo, Über
den Gründer des Opus Dei, S. 178

[10] Hl. Josefmaria, AGP, Bibliothek,
P01

[11] Hl. Josefmaria, Brief 29.9.1957,
Nr. 73

[12] Hl. Josefmaria, vgl. Der Weg, Nr.
533

[13] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus der mündlichen Verkündigung,
in Crónica, 1969, S. 63 (AGP,
Bibliothek, P01)

[14] Hl. Thomas von Aquin, In Epist.
ad Romanos, c.8, Lekt.4. Vgl. Röm
8,19; Kol 1,20; Offb 21,1

[15] II. Vatikanisches Konzil,
Pastoralkonstitution Gaudium et spes,
Nr. 14

[16] Vgl. Messbuch, Präfation I von
den Heiligen



[17] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 339

[18] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen, 28. Dezember 1931,
zit. im Weg, Nr. 268

[19] Fernando Ocáriz, Über Gott, die
Kirche und die Welt, Rialp 2013, S. 43.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/der-hl-josefmaria-und-seine-

liebe-zur-schopfung/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/der-hl-josefmaria-und-seine-liebe-zur-schopfung/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-hl-josefmaria-und-seine-liebe-zur-schopfung/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-hl-josefmaria-und-seine-liebe-zur-schopfung/

	Der hl. Josefmaria und seine Liebe zur Schöpfung

