
opusdei.org

Der hl. Josefmaria
Escrivá, Bürgerkrieg
und Vergebung

Im Frühjahr 2011 wird ein Film
in die englisch- und
spanischsprachigen Kinos
kommen, in dem der hl.
Josefmaria Escrivá, der
Gründer des Opus Dei, einer
der Protagonisten ist. ZENIT hat
mit Roland Joffé, dem Regisseur
des neuen Films "There be
Dragons" („Du wirst auf
Drachen treffen“) gesprochen,
der auch die Filme "The
Mission" und "The Killing
Fields" gedreht hat. "Es war
mein Anliegen, diesen



Charakter ehrlich und
unvoreingenommen
darzustellen und seinen
Glauben so mit einzubeziehen,
wie er es tat", sagt

26.01.2011

Von Jesús Colina ROME, 1. JAN.
2011 (www.zenit.org)

Neuer offizieller Trailer

Im Frühjahr 2011 wird ein Film in
die Kinos kommen, in dem der hl.
Josefmaria Escrivá, den Gründer des
Opus Dei, einer der Protagonisten ist.
ZENIT hat mit Roland Joffé, dem
Regisseur des neuen Films "There be
Dragons" („Du wirst auf Drachen
treffen“) gesprochen, der auch die
Filme "The Mission" und "The Killing
Fields" gedreht hat.

https://www.Zenit.org
https://www.youtube.com/watch?feature=player_embedded&v=kwgo9sldmwU
https://www.de.josemariaescriva.info/artikel/roland-joffe-2


Der Film spielt während des
spanischen Bürgerkrieges. Themen
wie Heiligkeit und Verrat, Liebe und
Hass, Vergebung und Gewalttätigkeit
stehen im Vordergrund, ein weiteres
Thema ist die Sinnfindung im
täglichen Leben.

ZENIT hat dieses Interview mit Joffé
zu Beginn dieses Jahres geführt, in
dem es 75 Jahre her ist, dass der
spanische Bürgerkrieg ausgebrochen
ist. Der Regisseur äußert sich über
die Hintergrundsgeschichte des
Films und die Höhepunkte, die auf
den Zuschauer warten.

ZENIT: Worauf bezieht sich der
Titel: "There Be Dragons?"

Joffé: Mittelalterliche Landkarten
nannten unerforschtes Gebiet "Hic
sunt dragones" – "Hier sind
Drachen". Da ich nicht genau wusste,
was jeweils als nächstes kommen
würde, als ich angefangen habe,
mich mit dem Thema zu beschäftigen



und das Drehbuch zu schreiben, und
ich auch nicht wusste, wie es enden
würde, schien mir "There Be
Dragons" ein sehr geeigneter Titel –
ich habe mich etwas in mir
unbekannte Gefilde davontragen
lassen mit Themen wie: Was könnte
wohl Heiligkeit sein; und dann
Religion und Politik im 20.
Jahrhundert und die Vergangenheit
eines anderen Landes. Ich wurde
vom Grundsatz des hl. Josefmaria
aufgerüttelt, dass Gott im
„Alltagsleben“ gefunden wird, und
dass in seinem Fall das Alltagsleben
der Spanische Bürgerkrieg war. Ich
habe mich gewundert: Wie kann
einer das Göttliche im Krieg finden?
Aber dann können wir die gleiche
Frage an alle grundsätzlichen
Herausforderungen des Lebens und
unseren Umgang damit stellen: Wie
reagieren wir auf Hass und
Ablehnung oder den Wunsch nach
Rache und Gerechtigkeit – alle diese
problematischen Momente erhöhen



sich in Kriegszeiten. Diese
schwierigen
Entscheidungssituationen sind,
sinnbildlich gesprochen, die Drachen
des Films – Wendepunkte unseres
Lebens, an denen unsere
Entscheidungen unsere gesamte
Zukunft prägen. In "There Be
Dragons" geht es um die
verschiedenen Wahlmöglichkeiten,
die Menschen an den Wendepunkten
haben – Versuchungen, wenn Sie so
wollen –, und wie schwer es ist und
doch auch wie notwendig,
angesammeltem Hass und
Ressentiments und Gewalt zu
entrinnen.

ZENIT: Der Film spielt im
Zusammenhang mit dem
spanischen Bürgerkrieg, der in
gewisser Weise ein Beispiel dafür
ist, wie Gewalt – dazu sinnlose
Gewalt – zu noch mehr Gewalt
führt; angesichts dieses Schauplatz
von Brudermord, gibt es da



überhaupt noch Raum für
Hoffnung?

Joffe: Ja, aber es ist außerordentlich
schwer, ihn auszumachen. So viele
schreckliche, abscheuliche Taten
zwischen Menschen scheinen
unverzeihlich, unerlösbar, sie
können kaum schlimmer sein. Aber
Vergebung ist möglich!

Kreisläufe von Gewalt können
durchbrochen werden, wie Präsident
Mandela in Südafrika gezeigt hat.
Vergebung ist zum Beispiel möglich
geworden für viele heldenhafte
Menschen in Ruanda und angeboten
und angenommen von vielen
tapferen Palästinensern und Israelis.

Auch der hl. Josefmaria hat den
Anspruch erhoben, dass gewöhnliche
Menschen fähig sein können, Heilige
zu sein – und ich glaube, dass er
diese Art von heldenmütiger
Verzeihung gemeint hat. Die
unerschöpfliche Möglichkeit zu



vergeben bietet Raum für Hoffnung
an. Aber der Preis ist hoch: Man
muss den tiefen Sinn dessen
verstehen, was es heißt, ganz
menschlich zu sein, fähig zu sein,
Mitleid zu empfinden, und eine
entschlossene, persönliche, ja,
heldenhafte Entscheidung zu treffen,
sich nicht im vorherrschenden Hass
einsperren zu lassen, sondern ihn
mit unermüdlicher Liebe zu
bekämpfen.

Die meisten Szenen des Films spielen
allerdings im spanischen
Bürgerkrieg, aber es geht hin und
her zwischen diesem Ereignis und
1982. Es sind viele Generationen in
dieser Geschichte eingeschlossen: Die
Vergangenheit wirft einen Schatten
auf die Gegenwart.

Was sie verbindet, ist Robert, ein
Journalist, dem diese Geschichte zur
Zeit der Seligsprechung des hl.
Josefmaria Escrivá aufgetragen



wurde. Er entdeckt, dass sein Vater
Manolo ein Freund aus der Kindheit
des hl. Josefmaria ist und mit diesem
zusammen im Priesterseminar war –
obgleich ihr Leben dann dramatisch
unterschiedliche Bahnen einschlug.
Robert und Manolo sind einander
entfremdet, aber der Film bringt sie
wieder zusammen genau zu der Zeit,
als die schreckliche Wahrheit über
die Vergangenheit enthüllt wird. So
handelt er auch über Vater und Sohn
und die Wahrheit, der sie sich stellen
müssen, um zu überbrücken, was
zwischen ihnen steht.

Der Film handelt überwiegend von
Liebe, von der Kraft ihrer
Gegenwart, und von der Dürre und
dem Schrecken, der in einer Welt
ohne sie herrscht. Bürgerkriege sind
furchtbar, weil sich Bruder gegen
Bruder und Familie gegen Familie
feindlich gegenüberstehen.



Am Ende des spanischen
Bürgerkrieges war eine halbe Million
Menschen getötet worden. Ein
Bürgerkrieg ist im übertragenen Sinn
ein genaues Bild einer Familie. In
Bürgerkriegen teilen sich
Familienmitglieder in verschiedene
Fronten auf; alte Verstimmungen
werden Quellen von Hass.

Wir vergeben unserer Tante nicht,
weil sie dieses und jenes getan hat,
wir sprechen nicht mit unserem
Vater, weil er unsere Mutter
verlassen hat. Wir sprechen nicht
mit unserer Mutter, weil sie mit
einem Mann weggegangen ist, wir
sprechen nicht mit unserem Sohn,
weil er einen anderen Beruf gewählt
hat, als wir erwartet haben. Das sind
die Bürgerkriege unseres täglichen
Lebens.

"There be Dragons" handelt über
beide Arten von Bürgerkrieg.
Grundsächlich hat jeder von uns zu



wählen, ob wir unseren
Ressentiments nachhängen wollen
oder einen Weg finden, sie zu
besiegen.

Das Leben kann als eine Serie von
Ungerechtigkeiten, Ablehnungen und
Verletzungen angesehen werden,
oder aber voller günstiger
Gelegenheiten und Möglichkeiten,
diese Drachen zu besiegen durch den
starken Wunsch, Hass durch Liebe
zu ersetzen. Viele Menschen tragen
in sich die Möglichkeit, diese
heroische Wahl zu treffen. Sie
erkennen, dass sie eine Wahl haben,
frei zu sein. Sie haben die
Charaktergröße zu verstehen, dass
Hass ein Gefängnis ist. Keiner, der
hasst, kann frei sein.

Haben wir nicht viele Beispiele dafür
gehabt in den Jahren seit dem Ersten
Weltkrieg? Auf der anderen Seite,
wenn Menschen lieben können, kann
der unparteiische Beobachter das in



ihnen erfühlen – diesen Sinn für
Freiheit, Mitleid und Geben.

Zu guter Letzt sind wir alle vor die
Wahl gestellt. Sogar Robert, der
Agnostiker und Materialist, muss sich
zwischen Liebe und Hass
entscheiden – gewissermaßen dazu,
die Welt mit Liebe zu bekämpfen,
oder, wie Aline sich ausdrückt, "Gott
mit Liebe zu bekämpfen". So genau
empfinde ich für mich den Film.

Vergebung öffnet, was eingefroren
war. Sie berührt alles Menschliche in
dem, dem vergeben wird, und sie
berührt alles Menschliche in dem,
der vergibt. Lieben ist nicht und
kann nicht immer leicht sein. Liebe
kann nicht mit Überheblichkeit
zusammen gehen. Sie ist nur
möglich, wenn wir demütig sind und
uns gegenseitig menschlich
behandeln. Aber sie hat eine
machtvolle Schönheit.



Sie sagt: "Ja, tritt aus dir heraus". Du
denkst, du kannst nicht vergeben?
Gut, du wirst es nicht wissen ob du
vergeben kannst, bis du es getan
hast. Und wie vergibst du? Du
vergibst, indem du dich in den
anderen hineinversetzt. Du vergibst,
indem du die andere Person bist.
Indem du jede Verteufelung aufgibst
und nicht sagst: "Ich bin besser als
jener Mensch, ich könnte das niemals
tun", sondern die Person ansiehst
und sagst: "Das könnte ich sein." Ja,
da gibt es Raum für Hoffnung – sogar
in den schmerzhaftesten,
tragischsten, erschreckendsten
Umständen, wo Hoffnung unmöglich
scheint.

ZENIT: Wendet sich der Film an
Gläubige oder Ungläubige?

Joffe: "There be Dragons" nimmt den
Glauben ernst. Er nimmt Heiligkeit
ernst. Aber sein dringender Aufruf
geht weit über religiöse Zuhörer



hinaus. Die Frage setzt eine
Trennung voraus, und das ist
eigentlich falsch.

Wir leben alle in einer
sorgengeschüttelten Welt; wir alle
setzen uns mit Schmerzen und
Freuden des täglichen Lebens
auseinander, obgleich wir alle mit
unseren Erfahrungen die Realität
unterschiedlich auslegen, bewohnen
wir am Ende doch alle die gleiche
zerrissene und unruhige Welt. Es ist
ein Film über Glaubende und
Nichtglaubende.

Ich bin tief von den Gedanken des hl.
Josefmaria getroffen worden, dass
wir alle mögliche Heilige sind, von
seinem Glauben, dass jeder
letztendlich in der Lage sein wird,
seinen eigenen Drachen zu töten. Ich
hoffe, dass Menschen, die den Film
anschauen, darin ihre eigenen
Kämpfe mit ihren eigenen Drachen
sehen und seinen Standpunkt



erkennen, dass kein Heiliger je ohne
Kampf und Mühe ein Heiliger wurde.

Im Film geht es auch um viele
Formen der Liebe. IIdikos Liebe für
Oriol ist eine besondere Art von
Liebe. Ihre Liebe, eine bessere Welt
zu machen, ist eine andere Art von
Liebe. Manolos Liebe für Ildiko ist
wieder eine andere Art von Liebe,
obwohl sie sogar mit Eifersucht und
Groll gekoppelt ist. Die Liebe, die
Manolo sich wünscht und später
auch bekommt, ist wiederum eine
sehr besondere Art von Liebe.

Diese verschiedenen Arten von Liebe
kommen alle zusammen wie ein
Spinnennetz aus einzelnen Fäden,
und jeder einzelne Faden scheint für
sich allein zu existieren, aber dann
wird einem klar, dass sie alle Teile
eines großen Ganzen sind, an eine
Sache angeschlossen, die zum
gleichen Punkt und zum gleichen
Mittelpunkt führt.



Am Ende werden alle diese
verschiedenen Stränge von Liebe, die
so unterschiedlich aussehen,
zurückkommen zu einem
grundsätzlichen Punkt: "Ist diese
Liebe größer als meine Eigenliebe?"
Das ist eine großartige Frage. Und
viel Politik des frühen zwanzigsten
Jahrhunderts hat damit zu tun.

Wie auch immer, es wirft eine
andere Frage von tieferer
Komplexität auf. Wenn diese
leidenschaftliche Liebe auf einem
Ideal oder einer Idealisierung
basiert, wenn sie nur ein einziges
Modell menschlichen Verhaltens
akzeptiert, wie wird dann
verhindert, dass sie in blinde
Gläubigkeit oder Teufelswahn
abgleitet? Seit der Aufklärung ist dies
eine bedeutende Frage gewesen. In
dem Fall, dass man aus Liebe der
besseren Sache dienen wollte, sind
viele Akte von Unmenschlichkeit
begangen worden.



Nur wenn man die tragische
Fehlbarkeit aller menschlichen
Wesen und aller menschlichen
Unternehmungen versteht, können
wir, so scheint mir, einen Weg zu
Verständnis und
Einfühlungsvermögen, diesen tiefen
Sinn für die Einheit mit anderen,
finden, der Freiheit von
Teufelswerken und Kreisläufen von
unerlöster Gewalt anbietet.

Dies ist kein katholischer Film, aber
es ist ein Schlüsselthema in der
christlichen Theologie und in allen
christlichen Kirchen, und ebenso in
vielen anderen Religionen. Alle
Religionen sind der Auffassung, dass
die Menschen in ihren Beziehungen
zueinander göttliche
Wahlmöglichkeiten haben – und jede
Entscheidung berührt die anderen
und die Welt um sie herum tief. Die
gegebene Verbundenheit
miteinander ist die Grundlage der
Liebe. Was wir für oder gegen



andere tun, berührt uns und sie,
einfach weil wir alle miteinander
verbunden sind.

ZENIT: Inwieweit entspricht die
Gestalt des hl. Josefmaria, der jetzt
ein Heiliger der katholischen
Kirche ist, der Wirklichkeit und
was ist Fiktion?

Joffe: Von allen Charakteren im Film
ist der hl. Josefmaria der einzige, der
in Wirklichkeit gelebt hat, der
einzige, über den es viele Unterlagen
und Daten gibt. Ich glaube, dass die
Darstellung des hl. Josefmaria, so wie
sie im Film ist, mit seiner liebevollen
Art und seinem Sinn für Humor, den
er unzweifelhaft hatte, sich in den
Ereignissen seines Lebens
manifestiert hat, so dass sie der
Person, die er wirklich war, sehr
nahe kommt.

Ich habe seinen Charakter mit aller
Ehrlichkeit aufzeichnen und mich
mit seinem seinen Glauben so



konfrontieren wollen, wie er es getan
hat. Ich glaube, es gibt die
verbreitete Gewohnheit, Heilige als
Männern mit einem Herzen aus Blei
zu betrachten, in einem seltsamen
Gegensatz zur Hure mit einem
Herzen aus Gold; aber das ist eben
eine bequeme Angewohnheit. In der
Tat ist die Geschichte des hl.
Josefmaria die eines Mannes, der in
einem außergewöhnlichen Schritt
sein Leben durch die reine und
kraftvolle Liebe zu Gott vereinfacht
hat. Diese Liebe zu Gott wird für ihn
ein organisiertes Prinzip, dass ihm
eine feste Gestalt und eine besondere
Einfachheit und Stärke gibt. Aber das
macht ihn nicht schwerfällig oder
ohne Relief, weil sich diese Liebe in
der wirklichen Welt bewährt, und
die Frucht dieses Lebens in unserer
realen, oft grausamen, rauhen Welt
müssen jeden ehrlichen Menschen
zweifeln lassen: zweifeln an Gott und
zweifeln am Guten.



Dieser Zweifel ist tiefgründig
fruchtbar. Liebe wird uns nicht auf
dem Löffel serviert, wie eine "sine
qua non." Dafür muss man kämpfen.
Das müssen wir als menschliche
Wesen beisteuern. Wir müssen diese
Liebe tief in uns selber finden und so
die dunkle Schönheit unserer
eigenen Schwächen und der anderer
Menschen verstehen lernen.

Einfach gesagt, so ist für mich die
Geschichte von Jesus Christus zu
verstehen. Wenn wir gläubige
Menschen sind, müssen wir die Liebe
auch noch tief in uns finden und sie
Gott und seiner reichen Schöpfung
anbieten. Wenn wir nicht glauben,
müssen wir sie trotzdem finden und
anderen menschlichen Wesen
anbieten ohne Rücksicht auf Politik,
Rasse oder Religion.

ZENIT: Hatten Sie vorher eine
Vorstellung davon, wie Sie den
spanischen Bürgerkrieg oder



einige Charaktere wie den hl.
Josefmaria Escrivá darstellen
wollten?

Joffe: Ich wusste nicht viel über
Josefmaria, bevor ich gebeten wurde,
den Film zu drehen. Schauen Sie, wie
es wirklich dazu gekommen ist: Eines
Tages kam ein Regisseur nach
Holland, um mich davon zu
überzeugen, diesen Film zu drehen.
Er hatte verschiedene Bücher und
Materialien mitgebracht, darunter
auch eine DVD von Josemaría. Wir
haben in einer sehr netten
Atmosphäre zusammen zu Abend
gegessen, aber während ich nach
Hause ging, dachte ich: "Ich möchte
das wirklich nicht annehmen, ich
habe ein anderes Projekt, das in
Indien spielt, das ich gerne
verwirklichen würde und woran ich
schon lange arbeite, um es zu Ende
zu bringen."



Mit anderen Worten, ich habe
gedacht, dass es ein ausgezeichnetes
Angebot war und ich die Mahlzeit
wirklich geschätzt habe, aber dass
ich nein sagen sollte. Es war ein
Sommerabend, und so bin ich
anschließend noch in den Garten
gegangen, habe ein Glas Weißwein
getrunken, habe die DVD in meinen
DVD-Spieler gesteckt und mich vor
meinen Computer gesetzt, um einen
kurzen Brief zu schreiben, in dem es
dann hieß: "Lieber X, ich danke dir
sehr. Ich schätze es sehr, dass du den
weiten Weg gekommen bist, aber ich
denke, du solltest irgendwo anders
suchen."

Die DVD lief jedoch im Hintergrund,
und da fesselte eine Stelle in der
Geschichte meine Aufmerksamkeit.
Josemaria spricht zu einer großen
Gruppe Menschen, vielleicht in Chile
oder Argentinien, ich weiß es nicht
mehr genau, und ein Mädchen hat
ihre Hand erhoben und sagt: "Ich



möchte Ihnen eine Frage stellen."
Und Josemaria antwortet: "Ja, bitte."
Und sie sagt: "Ich möchte Christin
werden." Und er sagt: "Ja?" Und sie
fährt fort: "Aber meine Eltern sind
Juden und nicht sehr glücklich
darüber." Josemaria sagt daraufhin,
ohne mit der Wimper zu zucken: "Oh
meine Liebe, deine Eltern zu ehren
ist Gott sehr, sehr wohlgefällig. Gott
bittet dich nicht, deinen Eltern
Schande zu bereiten, deine Eltern
unglücklich zu machen. Das geht
nicht. Was du in Deinem Herzen
fühlst, das sollst du in deinem
Herzen bewahren. Nein, nein, rege
deine Eltern nicht auf – mach deine
Eltern nicht traurig. Das ist wirklich
nicht nötig."

Ich habe in diesem Moment in das
Video geschaut und bei mir gedacht:
"Was für ein wunderbarer
Augenblick. Was für ein
unerwarteter, wunderbarer
Augenblick, das von einer



Organisation zu hören, von der jeder
meint, sie müsse das Gegenteil
sagen." Ich habe auf meinen
Computer geschaut und gedacht:
"Warte mal."

Ich schaltete die DVD ab und hörte
auf, den Brief zu schreiben. Dann
öffnete ich das Drehbuch auf dem
Computer und schrieb eine Szene, in
der Josemaria einen Mann trifft, der
im Sterben liegt, den er vorher schon
kannte, und der ihm erzählt, dass er
Jude ist und daran denkt, sich taufen
zu lassen. Ich habe die ganze Szene
geschrieben und immer daran
gedacht: "Ich möchte das unbedingt
in einem Film sehen. Aber ich werde
es niemals in einem Film sehen,
wenn ich ihn nicht selber schreibe,
nicht wahr? Wo würde es in einen
anderen Film hinpassen?“

Anstatt des ersten Briefes, den ich
schreiben wollte, habe ich folgendes
geschrieben: "Lieber X, ich bin gerne



bereit, das Projekt zu übernehmen,
vorausgesetzt ich kann meine
Vorstellungen umsetzen, und Sie
erwarten nicht, dass ich
Vorgegebenem folge, und wenn Sie
akzeptieren, dass ich nicht besonders
intelligent bin. Ich werde mein
Bestes geben, aber ich muss meiner
eigenen Wahrheit folgen. Wenn Sie
dem zustimmen, würde ich liebend
gerne das Projekt annehmen." So hat
alles angefangen.

Ich hatte keine vorgefasste Meinung
von Josemaria, natürlich wusste ich
etwas über ihn, aber in der
Hauptsache hatte ich den Augenblick
mit der DVD vor Augen, der mein
Interesse daran geweckt hatte, den
Film zu drehen. Ich wurde einem
Mann gegenübergestellt, über den
ich schon Dinge gelesen hatte, und
ich habe festgestellt, dass ich diesen
Mann wirklich achtete. In der Tat,
mehr noch als ihn zu achten, habe
ich gefühlt, dass er in seinem Kampf



etwas verinnerlichte, was zu allen
Menschen in einer ziemlich
wundervollen Art und Weise
sprechen würde; und das ist die
Geschichte, die ich erzählen wollte,
und darum geht es in diesem Film.

Natürlich ist der spanische
Bürgerkrieg genau so komplex und
schwer zu handhaben. Es wäre leicht
gewesen, sich auf eine Seite zu
stellen, aber das würde die zentrale
Wahrheit verraten haben, wie ich die
Geschichte zu erzählen wünschte.
Geschichte ist bekanntermaßen
parteiisch, sie wird von den Siegern
geschrieben und von den Besiegten
neu geschrieben.

Viele werden einfach dem Gerücht
oder dem Mythos glauben, der ihnen
am meisten zusagt, und ich bin
sicher, dass wir uns gegen einige
Auffassungen stellen werden über
das, was das Opus Dei ist und war,



wer Josemaria war, und um was es
im spanischen Bürgerkrieg ging.

Ich wollte ohne Parteigängertum
zeigen, was sich im Bürgerkrieg in
Spanien abgespielt hat. In der Tat hat
Spanien in einer sehr konzentrierten
Zeitspanne erlebt, wo zum Beispiel
Großbritannien im Laufe von 100
Jahren durchgegangen ist und was es
entsprechend in Anspruch
genommen hat: eine industrielle
Revolution, starre Klassenideologien,
dazu in Spanien der Verlust des
Weltreichs und volkswirtschaftliche
Unsicherheit – in Spanien wurden
die Dinge starr gezeichnet, mehr in
schwarz-weiß.

Es ergab sich natürlich für die
spanische Gesellschaft fast wie von
selbst, auseinander zu brechen und
dann – entsprechend dem Denken
der Zeit – unveräußerliche und völlig
entgegengesetzte Sichtweisen über



soziale Gerechtigkeit, die Rolle der
Kirche und so weiter zu haben.

Schließlich,wie es in der Natur von
solchen sozialen Spannungen liegt,
haben die extremen Ansichten die
anderen auch entzweit. Als die Mitte
geschwächt war, sind die gegen
einander stehenden Pole stärker
geworden. Beide Seiten im
spanischen Bürgerkrieg hatten Ideale
und einen Sinn für ihren eigenen
Werte.

Zeitgleich gab es im Rest Europas
ähnliche politische Bewegungen, und
Menschen auf beiden Seiten des
politischen Spektrums haben die
anderen verteufelt. Aber was in
Europa zu nationalen Teilungen
führte, hat in Spanien zum
Bruderkrieg geführt und
psychologische Narben hinterlassen,
die tief sitzen und kaum zu heilen
sind.



Was in Spanien passierte, war
verletzend und kompliziert und hat
Familien in einer schmerzhaften und
quälenden Art zerrissen. Der Bruder
wählte anders als sein Bruder, aber
heißt das, dass sie nicht länger
Brüder sind? Wenn wir willens sind,
den Bruder wegen unseres Glaubens
zu töten – was sagt das über den
Wert unserer Wahl aus?

ZENIT: Hat die Arbeit an diesem
Film in irgendeiner Weise Ihr
Leben beeinflusst?

Joffe: Lassen Sie mich die Frage
folgendermaßen beantworten: Ich
bin wirklich nicht sehr religiös, aber
ich wurde gebeten, über einen Mann
zu schreiben, der es gewesen ist. Ich
musste einen Schritt zurückgehen
und mir sagen: „Wenn ich über
Josefmaria schreibe, muss ich ihm
entschieden, ehrlich und
wahrheitsgetreu gegenübertreten –
allem, was Josemaria mir sagt, wofür



er stand, was sein Leben ausgemacht
hat und was seine religiösen
Erfahrungen waren.

Ich muss ohne Vorurteile und ehrlich
etwas über religiöse Erfahrungen
lesen; mich dem stellen, wie es sich
darbietet." Ich habe eine Menge über
religiöse Erfahrungen gelesen. Ich
war bewegt und glücklich, als ich
feststellte, wieviele Wissenschaftler
(besonders Physiker) selber
Gotteserfahrungen gehabt haben,
und es hat mich auch tief berührt
festzustellen, dass die Trennung von
Wissenschaft und Religion, wie sie in
unserer Zeit vielfach vorausgesetzt
wird, einfach falsch ist.

Ich habe mit der Zeit die große
Entdeckung der modernen Physik
verstanden, dass unser Sinn für
Wirklichkeit auf dem Muster basiert,
das wir in unserem Gehirn erstellen
und es deshalb viele Muster von
Wirklichkeit gibt.



Viele davon reichen nicht aus, alle
Dinge zu erklären, aber sie sind
brauchbar, um einige zu erklären.
Sie bieten uns einen neuen Weg des
Verstehens an, was in der Tat
Wirklichkeit oder Wirklichkeiten
sein mögen, und dieses Verständnis
schließt in keiner Weise die Idee
Gottes oder einer geistigen
Dimension von dem großen
Universum, das wir bewohnen, aus.
Vielmehr gibt uns der Weg, den uns
die Wissenschaften geführt haben,
um die Wirklichkeit neu zu erklären
und neu auszulegen, auch eine
Möglichkeit, unsere geistige Welt neu
zu erklären und neu auszulegen.

Sehr wahrscheinlich werde ich in
den nächsten Jahren noch nicht
wissen, wie diese Erfahrung mich
verändert hat. Ich denke, dass etwas
Tiefgründiges Zeit braucht, sich als
das, was es wirklich ist, zu zeigen.
Ich habe eine komische Sache
herausgefunden, während ich "There



be Dragons", filmte, und zwar wurde
aus einer, wie ich dachte,
alleinstehenden Erfahrung eine
außerordentlich fesselnde, und
keineswegs einsame.

Plötzlich zu denken: "Also leg mal
deine einfachen Antworten beiseite
und lebe einmal mit der Frage," war
für mich wunderbar herausfordernd
und hat mich in einer Weise an das,
was Leben ist, herangeführt, wie ich
es vorher nicht erlebt habe. Und ich
bin mir jetzt nicht sicher, wohin das
führen wird.

Weitere Informationen im Netz:
www.therebedrangonsfilm.com

Statement seitens des Opus Dei: Der
hl. Josefmaria Escrivá und Roland
Joffes Film "There Be Dragons"

https://www.therebedragonsfilm.com
https://www.de.josemariaescriva.info/artikel/roland-joffe-film-there-be-dragons
https://www.de.josemariaescriva.info/artikel/roland-joffe-film-there-be-dragons
https://www.de.josemariaescriva.info/artikel/roland-joffe-film-there-be-dragons


pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/der-hl-josefmaria-escriva-

burgerkrieg-und-vergebung-2/
(03.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/der-hl-josefmaria-escriva-burgerkrieg-und-vergebung-2/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-hl-josefmaria-escriva-burgerkrieg-und-vergebung-2/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-hl-josefmaria-escriva-burgerkrieg-und-vergebung-2/

	Der hl. Josefmaria Escrivá, Bürgerkrieg und Vergebung

