
opusdei.org

Der Freiheit
entgegen

„Paradoxerweise erreicht die
Freiheit ihre Fülle, wenn sie
sich entscheidet, zu dienen“,
heißt es in diesem Artikel über
die Freiheit im Leben des
Christen, eine Freiheit die in
der Liebe zu Gott reift.

04.01.2021

Es gibt keine bessere Wahl, als sich
aus Liebe in die göttliche Knechtschaft
zu begeben. In demselben Augenblick,
da wir das tun, ändert sich unsere
Stellung, und wir werden aus Sklaven



zu Freunden und Kindern. Hier liegt
der Unterschied: Wir widmen uns
allen guten weltlichen Anliegen mit
dem gleichen Einsatz und Eifer wie die
anderen, aber die Seele ist dabei
erfüllt von tiefem Frieden, von Freude
und Gelassenheit - auch inmitten der
Widerwärtigkeiten; denn nicht das
Vergängliche, sondern das Ewig-
Bleibende trägt uns: Wir sind nicht
Kinder der Magd, sondern der Freien
(Gal 4,31) (1).

Paradoxerweise erreicht die Freiheit
ihre Fülle, wenn sie sich entscheidet
zu dienen. Dagegen mündet die
Forderung einer absoluten Freiheit,
losgelöst von Gott und den anderen
Menschen, ohne irgendwelche
Grenzen, in ein Leben, das sich dem
Geld, der Macht, dem Erfolg oder
anderen mehr oder weniger
glänzenden, aber vergänglichen und
wertlosen Götzen unterwirft.



„Die Freiheit eines menschlichen
Wesens ist die Freiheit eines
begrenzten Wesens, und daher ist sie
selbst begrenzt. Wir können sie nur
als eine geteilte Freiheit besitzen, in
der Gemeinschaft der Freiheiten: Die
Freiheit kann sich nur entfalten,
wenn wir, wie wir sollen, mit den
anderen und für die anderen
leben“ (2).

Wir brauchen die anderen, nicht nur,
um von ihnen etwas zu empfangen,
sondern auch, weil wir geschaffen
sind, um zu geben. Es gibt kein
persönliches Wachstum unabhängig
von den uns umgebenden Personen:
Der Gatte verwirklicht sich, indem er
seiner Frau und seinen Kindern
dient, und dasselbe gilt für die
Gattin. Der Rechtsanwalt übt seinen
Beruf aus, um dem Klienten und dem
Gemeinwohl der Bürger zu dienen;
der Kranke überlässt sich den
Händen des Arztes, und dieser muss
sich dem Patienten anpassen… 



Welcher von beiden ist größer: wer
bei Tisch sitzt oder wer bedient?
Natürlich der, der bei Tisch sitzt.
Ich aber bin unter euch wie der,
der bedient (3).

Der Dienst, den Christus von seinen
Jüngern verlangt, besteht nicht bloß
darin, etwas zu geben, sondern sich
selbst zu geben, die Freiheit radikal
aufs Spiel zu setzen. Wie Benedikt
XVI. in seiner ersten Enzyklika
geschrieben hat: „Das persönliche,
innere Teilnehmen an der Not und
am Leid des anderen wird so
Teilgabe meiner selbst für ihn: Ich
muss dem anderen, damit die Gabe
ihn nicht erniedrigt, nicht nur etwas
von mir, sondern mich selbst geben,
als Person darin anwesend sein“ (4).

Mich selbst ganz schenken, mich
ganz hingeben, bedeutet einfach,
meine Freiheit hingeben: sie aus
Liebe hingeben. Wenn wir die
Freiheit aus Liebe hingeben, so



werden wir fähiger zur Liebe und
zur Hingabe, und daher freier; das ist
das Spiel des persönlichen
Schenkens: Man gibt, ohne zu
verlieren; ja man gewinnt sogar,
indem man gibt.

Wenn die Freiheit ganz in Gott
hinterlegt wird, ohne weitere
Sicherheiten als seinen Willen zu
suchen und zu erfüllen, so ist die
Identifizierung mit Christus der
Gewinn, und die Freiheit wird auf
einem tieferen Niveau
wiedererlangt: als vertraute,
kindliche Freiheit, die keine
Umstände noch irgendeine Macht
bezwingen können. Seinetwegen
habe ich alles aufgegeben und
halte es für Unrat, um Christus zu
gewinnen und in ihm zu sein (5).

Christus suchen

„Jedem Menschen ist die Aufgabe
übertragen, Gestalter seines eigenen
Lebens zu sein“ (6). Jeder kann aus



seinem Leben ein Meisterwerk der
Liebe machen; mit Erfolgen,
Irrtümern, Schwächen: Das spielt
keine Rolle. Wichtig ist es, die
Leuchte nicht aus den Augen zu
verlieren, den Sinn, den, an dem sich
das Herz erfreut (7), den Einzigen,
der die Fähigkeit zu lieben erfüllen
kann, auf den wir die Freiheit radikal
ausrichten wollen.

Die konkreten Entscheidungen –
einen Beruf ergreifen und ausüben,
einen Stundenplan fest-legen, eine
große oder kleine Verpflichtung
eingehen – zielen letztlich auf ein in
sich selbst geliebtes, nicht von einem
anderen abhängiges Gut. Dieses Gut,
das wir auf absolute Weise lieben,
charakterisiert uns mehr als jede
andere Sache.

Dieses Ziel gibt den kleinen
Handlungen eines jeden Tages den
letzten Sinn; es leitet das konkrete
Verhalten, ist das Kriterium, das im



Zweifel angibt, was zu tun oder zu
lassen ist.

Letztlich gibt es – wie der Thomas in
einem Kommentar zu Augustinus
sagt – nur zwei Güter, die dem
Menschen als absolut erscheinen
und daher die übrigen Handlungen
leiten können: die Ehre Gottes oder
die eigene Wertschätzung. „Wie Gott
selbst in der Liebe zu Gott das letzte
Ziel ist, auf das sich alle Dinge
hinordnen, die in rechter Weise
geliebt werden, so findet man in der
Liebe zur eigenen Vorzüglichkeit ein
anderes letztes Ziel, auf das sich auch
alle Dinge hinordnen. Denn wer in
Bezug auf den Reichtum, die
Wissenschaft, die Ehre oder
irgendwelche anderen Güter
hervorragen will, sucht durch all das
seine eigene Vorzüglichkeit“ (8).

Nur Gott kann unserem Verlangen
und unseren Tätigkeiten einen
wahrhaft einheitlichen Sinn geben:



„Du hast uns für dich geschaffen,
und unruhig ist unser Herz, bis es
ruht in dir“ (9). Diese Aussage des
heiligen Augustinus zeigt den
Ursprung und das Ziel der
geschaffenen Freiheit, die zugleich
Geschenk und Aufgabe ist. Gott hat
uns die Freiheit geschenkt, damit wir
die Fülle erlangen; und die Fülle ist
das Resultat der Wahl der Liebe zu
Gott, indem wir in den großen
Entscheidungen und in den
Kleinigkeiten des Alltags seinen
Willen suchen.

Eine der Stellen, an denen das
Evangelium die Ausrichtung der
Existenz als Frucht der persönlichen
Entscheidungen zeigt, ist die
Erzählung vom reichen Jüngling. Die
Unruhe des Herzens dieses Mannes
treibt ihn dazu an, den Weg des
wahren Glücks zu suchen.

Da er sich nicht mit weniger
zufrieden geben will, wendet er sich



an den, der endgültige Antworten
geben kann, an Jesus: Guter Meister,
was muss ich tun, um das ewige
Leben zu gewinnen? (10). Die
Antwort des Herrn ist nicht weniger
radikal als die Frage. Zuerst weist er
auf die Wege hin, die mit dem
unvereinbar sind, was er sucht: Du
sollst nicht die Ehe brechen, du
sollst nicht töten, du sollst nicht
stehlen, du sollst nicht falsch
aussagen… (11).

Dann gibt er ihm die Richtung an, die
zum Frieden und zur wahren Freude
führen: Wenn du vollkommen sein
willst, geh, verkauf deinen Besitz
und gib das Geld den Armen; so
wirst du einen bleibenden Schatz
im Himmel haben. Dann komm
und folge mir nach (12).

Diese Worte relativieren die
Wichtigkeit all dessen, was bis dahin
im Zentrum des Interesses des
jungen Mannes stand. Seine Freiheit



stößt auf eine unvorhergesehene
Alternative, einen Ruf, den Horizont
seines Lebens zu weiten.

Er hat kein schlechtes Leben geführt
- im Gegenteil; er hatte ein soziales
und moralisches Prestige, das seine
Eltern und Erzieher sicher mit
Genugtuung erfüllte. Aber das schien
ihm ungenügend; er strebte nach
mehr…, und deshalb wendete er sich
an den Meister. Jedoch, angesichts
des neuen Panoramas, das Jesus ihm
eröffnet, schweigt er. Er weiß, dass
der gute Meister Recht hat,
besonders nachdem er die
mysteriösen Worte gehört hat, die
irgendwie seine Gottheit offenbaren: 
Warum nennst du mich gut?
Niemand ist gut außer Gott, dem
Einen (Lk 18,19).

Trotz allem ist er nicht frei genug,
um sich dem Herrn zur Verfügung zu
stellen. Die mensch-liche Klugheit,
die Furcht, etwas Wertvolles zu



verlieren und vielleicht das Streben
nach Si-cherheit, führen dazu, dass
er sich mit dem, was er schon hat,
zufrieden gibt, mit der
unbegründeten Hoffnung, dass er
sich vielleicht wohlfühlen könnte -
ohne nach so viel zu streben, wie
Jesus ihm vorschlägt, ohne seine
Position, seinen Ruf, sein Geld und
letztlich sich selbst zu riskieren.

Wenn man das Gute mit wenig Liebe
zu tun versucht, wird man
schwerlich den Weg finden. Mit
Worten des heiligen Johannes vom
Kreuz: „Wer Gott sucht und dabei
seine Vergnügen beibehalten will,
der sucht ihn in der Nacht, und in
der Nacht wird er ihn nicht
finden“ (13). Dann verkompliziert
sich der Verstand mit begründeten
Unsinnigkeiten (14), und das Gute
wird unterlassen oder verzögert.

Wenn die Liebe sehr schwach ist,
dann wird der Kampf schwerfällig,



verstrickt in ein Wirrwarr von vielen
kleinen Fesseln, unentschlossen:
Wenn die Gründe der Liebe nicht
ausreichend sind, um zu tun, was
Gott will, dann sucht man andere
Unsinnigkeiten, um seinen Willen
nicht zu erfüllen.

Das Herz des jungen Mannes war
nicht zufrieden. Niemanden
befriedigt eine halbherzige Ant-wort,
kein menschliches Herz findet sich
mit Mittelmäßigkeiten ab; deshalb 
ging er traurig weg (15).

Zu Christus zurückkehren

In der Liebe ausharren besteht nicht
in einem angespannten Kampf, nie
zu versagen. Ge-wöhnlich gelangt ein
Segelschiff nicht in gerader Linie
zum Hafen, sondern versucht die
Winde auszunützen und korrigiert
ständig die Abweichungen, die die
Navigationsgeräte angeben.



Wichtig ist es, zu wissen, wohin man
kommen will und wachsam zu
bleiben. Es ist notwendig, oftmals die
Freiheit von neuem hinzugeben, vor
allem, wenn wir bemerken, dass wir
begonnen haben, anderen Herren zu
dienen (16).

Um uns nicht zu verirren, müssen
wir das konkrete Handeln im Licht
der Berufung prüfen; sie ist wie eine
göttliche Leuchte, die die Freiheit
orientiert. „ Wir müssen bereit sein,
neu anzufangen und in jeder neuen
Situation, vor die uns das Leben stellt,
das Licht und die Kraft der ersten
Bekehrung wiederzufinden, uns durch
eine gründliche Gewissenserforschung
vorzubereiten und den Herrn um Hilfe
zu bitten, damit wir Ihn und uns selbst
besser kennen lernen. Es gibt keinen
anderen Weg, wenn wir uns von
neuem bekehren wollen “ (17).

Das Fehlen der Freude ist einer jener
Indikatoren, die uns zu entdecken



erlauben, wenn der Wille die
Ausrichtung auf Gott zu verlieren
beginnt. Mit dem Licht des Heiligen
Geistes werden wir erkennen
können, wo wir unser Herz haben,
um gegebenenfalls den Weg zu
berichtigen.

Das Gleichnis vom verlorenen Sohn
ist ein wahrer Führer auf dem Weg
zur Bekehrung. Der Ausgangspunkt
ist der Augenblick, in dem der Sohn
seine materielle Bedürftigkeit, und
vor allem die geistliche – das Fehlen
der Freude – erkennt. Da wird er sich
bewusst, seine Freiheit als Sohn
missbraucht zu haben.

Er beginnt nun seine Situation
objektiv zu prüfen. Er blickt in sein
Inneres, in se autem rever-sus (18),
ohne Angst, die harte Wahrheit der
Tatsachen anzuerkennen. Das
Panorama zeigt Hunger, Einsamkeit,
Traurigkeit, Mangel an Liebe… Wie
bin ich in diese Lage geraten?, wird



er sich gefragt haben. Er hätte die
Schuld auf ein unglückliches
Schicksal oder auf die Hungersnot in
dieser Region abwälzen können. Er
wagt es jedoch, seine früheren
Entscheidungen auf sich zu nehmen,
ohne der Verantwortung
auszuweichen.

Er selbst ist es gewesen, der frei die
Treue zu seinem Vater gegen die
Illusion eines unwirkli-chen Glücks
eingetauscht hat. In ihm reifte die
Idee heran, dass die ihm
zustehenden Güter, in diesem Fall
das väterliche Erbe, fähig wären,
seine Sehnsüchte nach Wohlergehen,
nach per-sönlicher Verwirklichung,
zu stillen. Sein Wille hatte sich auf
seinen kleinen Schatz – seine
Ansprüche, sein Vergnügen, seine
Zeit, seine Sinnlichkeit, seine Faulheit
– konzentriert.

Die lebendige Erfahrung seines
Elends ließ ihn reagieren und



erkennen, wie wenig er auf sich
allein gestellt wert war, welch
grausamer Knechtschaft er ohne
seinen Vater ausgeliefert war: Wie
viele Tagelöhner im Haus meines
Vaters haben mehr als genug zu
essen, und ich komme hier vor
Hunger um (19).

Das Haus des Vaters: die heilige
Kirche Gottes, dieser kleine Teil der
Kirche, der das Werk ist… Er hat die
Angst verloren, die Dinge bei ihrem
Namen zu nennen, und der Kontakt
mit der Wahrheit über sich selbst
führt ihn auf den Weg zur Freiheit: 
Die Wahrheit wird euch frei
machen (20). Angesichts der Realität
der Dinge nimmt die Sehnsucht nach
der Liebe des Vaters Gestalt an: Es ist
die Rückreise nach Hause.

Nach Hause muss man oft im Leben
zurückkehren, immer wieder, denn
es ist der Ort der Wiederbegegnung
mit uns selbst. Dort entdecken wir



wieder, was wir sind: Kinder Gottes.
Das Haus ist auch das Gewissen,
innerstes Heiligtum der Person. Und
der verlorene Sohn, der so
entschieden seine Rechte
eingefordert hatte, verzichtet nun
angesichts der nackten Wahrheit
über sich selbst auf jedes Recht: Ich
will aufbrechen und zu meinem
Vater gehen und zu ihm sagen:
„Vater, ich habe mich gegen den
Himmel und gegen dich
versündigt. Ich bin nicht mehr
wert, dein Sohn zu sein; mach mich
zu einem deiner Tagelöhner“.
Dann brach er auf und ging zum
Haus seines Vaters (21).

Schon auf dem Rückweg beginnt die
Freude der Bekehrung. Die Reue hat
die Tür der Hoffnung geöffnet und in
der Entscheidung zurückzukehren
hat die Freiheit ihre Ausrichtung auf
die Liebe wiedergewonnen.
Außerdem aber übertrifft die



Begegnung mit dem Vater die
kühnsten Erwartungen.

Das arme menschliche Herz, das
wegen seiner Vergehen gedemütigt
ist, wird von der unend-lichen
Barmherzigkeit der Liebe überflutet: 
Der Vater sah ihn schon von
weitem kommen, und er hatte
Mitleid mit ihm. Er lief dem Sohn
entgegen, fiel ihm um den Hals und
küsste ihn (22).

Die Freiheit reift in der Liebe zu Gott.
Die Freiheit des Kindes wird nicht in
einer Bilanz von Erfolgen und
Irrtümern errechnet, sondern die
Irrtümer verwandeln sich in Erfolge,
in eine Gelegenheit, mehr zu lieben,
wenn wir es verstehen, zu
berichtigen und um Verzeihung zu
bitten, mit vollem Vertrauen auf die
Barmherzigkeit Gottes.

Lernen wir, an der Hand unseres
Vaters neu zu beginnen: Ihr werdet
bei eurer Gewissenserforschung



bestimmte, immer wiederkehrende
Rückschläge festgestellt haben, die an
sich geringfügig sind, euch aber fast
übergroß erscheinen, weil ihr in ihnen
den Mangel an Liebe, an Hingabe, an
Opfergeist, an Feingefühl erkennt.
Auch mir ergeht es so. Entschuldigt
diesen erneuten Hinweis auf meine
Person, aber auch ich bespreche,
während ich mit euch rede, mit dem
Herrn die Dinge meiner Seele. Bereut
in solchen Situationen aufrichtig, habt
den festen Wunsch zu sühnen, aber
verliert deshalb nicht den Frieden!
(23).

Verliert den Frieden nicht! Diese
bewegende väterliche Bitte geht
Hand in Hand mit einem Aufruf zur
Reue, die das Wichtigste bei der
Gewissenserforschung ist. Der
heilige Josefmaria öffnete sein Herz,
um uns die Nahrung seiner
Erfahrung im Umgang mit Gott zu
geben.



Jetzt ist die Seligkeit seine Erfahrung,
und seine Teilhabe an der
Vaterschaft Gottes ist intensiver.
Wenden wir uns an seine
Fürsprache, um eine gelassene und
kindliche Reue zu erlangen; damit er
uns lehre, eine reuevolle
Gewissenserforschung zu machen,
die uns den Frie-den nicht raubt,
sondern ihn uns schenkt. Jeder
Reueakt ist ein Neubeginn. Wie viel
Friede vermittelt uns die
Überzeugung, dass – solange es
Leben gibt – kein Versagen endgültig
ist!

In Christus leben

Der heilige Johannes beschreibt in
der Offenbarung eine große Schar,
die niemand zählen konnte. Sie
standen in weißen Gewändern vor
dem Thron und vor dem Lamm und
trugen Palmzweige in den Händen
(24). Die Palme ist Symbol der Freude
und des Triumphs, der Freude, Gott



zu ehren und des Sieges derer, die
ihm für immer Ehre erweisen.
Diesem Bild folgend könnten wir
sagen, dass die Palme der Freiheit in
ihrer Ausrichtung auf Gott besteht,
bis sie zum definitiven Sieg der
erreichten Heiligkeit gelangt.

Wie erreichen wir einen so
kostbaren Sieg? Das II. Vatikanische
Konzil lehrt, dass „die Freiheit des
Menschen, die durch die Sünde
verwundet ist, nur mit Hilfe der
Gnade Gottes die Hinordnung auf
Gott zur vollen Wirksamkeit bringen
kann“ (25).

Deshalb sandte Gott seinen Sohn, der
uns zu Hilfe gekommen ist, um uns
an seinem Sieg am Kreuz teilhaben
zu lassen, und damit wir die Gabe
des Heiligen Geistes empfangen.
Unsere Freiheit ist auf dem
Kalvarienberg befreit worden: „ Zur
Freiheit hat uns Christus befreit
(Gal 5, 1). In ihm haben wir teil an



der „Wahrheit“, die frei macht (Joh
8,32). Uns wurde der Heilige Geist
geschenkt, und wo der Geist des
Herrn wirkt, da ist Freiheit (2 Kor
3, 17), lehrt der hl. Paulus. Schon
jetzt rühmen wir uns der ’Freiheit
und Herrlichkeit der Kinder
Gottes’ (Röm 8,21)“ (26).

Gott hatte seinem Volk ein neues
Lebensprinzip verheißen, ein in das
Herz geschriebenes Gesetz, das nicht
nur die Richtung weist, sondern das
auch die Kraft gibt, um auf dem Weg
der Liebe zu Gott zu wandeln: Ich
schenke euch ein neues Herz und
lege einen neuen Geist in euch. Ich
nehme das Herz von Stein aus
eurer Brust und gebe euch ein
Herz von Fleisch. Ich lege meinen
Geist in euch und bewirke, dass ihr
meinen Gesetzen folgt und auf
meine Gebote achtet und sie erfüllt
(27).



Dieses Versprechen wurde durch die
Sendung des Heiligen Geistes
Wirklichkeit, denn die Liebe Gottes
ist ausgegossen in unsere Herzen
durch den Heiligen Geist, der uns
gegeben ist (28). Nur auf diesem
neuen Prinzip können wir ein von
der Knechtschaft des Egoismus
befreites Leben aufbauen, ein Leben
freier Söhne. Denn alle, die sich
vom Geist Gottes leiten lassen, sind
Söhne Gottes (29).

Der Wille soll sich auf den
übernatürlichen Felsen der
Gotteskindschaft stützen und nicht
auf den Sand der eigenen Kräfte.
Dann können die eigenen
Beschränkungen bewältigt werden,
indem man die Hindernisse demütig
mit der Kraft Gottes überwindet.

Der übernatürlich gute Wille lebt so
vergöttlicht und sucht in allem den
Willen Gottes zu erfüllen. Wie?
Durch das Vergessen seiner selbst



mit der Stärke Christi. Viel lieber
also – sagt der heilige Paulus – will
ich mich meiner Schwachheit
rühmen, damit die Kraft Christi
auf mich herabkommt. Deswegen
bejahe ich meine Ohnmacht, alle
Misshandlungen und Nöte,
Verfolgungen und Ängste, die ich
für Christus ertrage; denn wenn
ich schwach bin, dann bin ich stark
(30).

Das Bewusstsein der
Gotteskindschaft ist ein realistisches
Fundament für die Freiheit; es lehrt,
von der Realität der eigenen
Kleinheit aus, die zugleich die Größe
eines vielgeliebten Kindes Gottes ist,
wieder neu zu beginnen. Sie ist
Quelle der Gelassenheit und des
Optimismus für den Kampf.

Das Kind Gottes weiß sich durch die
Allmacht eines Vaters, der es mit
seinen Fehlern liebt, gestützt. Und er
hilft ihm zugleich, gegen die Fehler



zu kämpfen, und spornt es zur
Freiheit an.

C. Ruiz

(1) Freunde Gottes, Nr. 35.

(2) Benedikt XVI., Homilie, 8.12.2005.

(3) Lk 22,27.

(4) Benedikt XVI., Enz. Deus caritas
est, Nr. 34.

(5) Phil 3,8.

(6) Hl. Johannes Paul II., Brief an die
Künstler, 4.4.1999, Nr. 2.

(7) Vgl. Ps 33,21.

(8) Hl. Thomas von Aquin, De Malo,
q. 8, a. 2, c.

(9) Hl. Augustinus, Bekenntnisse, 1, 1,
1.

(10) Lk 18,18.



(11) Lk 18,20.

(12) Mt 19,21.

 (13) Hl. Johannes vom Kreuz, 
Cántico espiritual, 3, 3.

(14) Freunde Gottes, Nr. 37.

(15) Mt 19,22.

(16) Vgl. Lk 16,13.

(17) Christus begegnen, Nr. 58.

(18) Lk 15,17.

(19) Ebd.

(20) Joh 8,32.

(21) Lk 15,18-20.

(22) Lk 15,20.

(23) Freunde Gottes, Nr. 13.

(24) Vgl. Offb 7,9.



(25) II. Vatik. Konzil, Pastoralkonst. 
Gaudium et spes, Nr. 17.

(26) Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1741.

(27) Ez 36,26-27.

(28) Röm 5,5.

(29) Röm 8,14.

(30) 2 Kor 12,9-10.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/der-freiheit-entgegen/
(02.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/der-freiheit-entgegen/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-freiheit-entgegen/

	Der Freiheit entgegen

