
opusdei.org

Der
Christozentrismus
von Josemaría
Escrivá

Der Christozentrismus des
Gründers des Opus Dei ist
wesentlich für das Verständnis
seine Werkes und seines
Denkens. Es ist ein
faszinierendes Thema." So
leitete George Pell, Erzbischof
von Sydney, seinen Vortrag
beim Kongress „Die Größe des
Alltags“, 2002 in Rom, ein.

19.01.2002



"Der Christozentrismus des
Gründers des Opus Dei ist
wesentlich für das Verständnis
seine Werkes und seines Denkens.
Es ist ein faszinierendes Thema."
So leitete Msgr. Pell, Erzbischof
von Australien, seinen Vortrag
beim Kongress „Die Größe des
Alltags“, 2002 in Rom, ein.

Im ersten Teil meiner Rede werde ich
versuchen, die Grundvorstellungen
im Christozentrismus des heiligen
Josefmaria zu beschreiben und zu
hinterfragen. Dabei beziehe ich mich
auf einige der wichtigeren
akademischen Vertreter (1),
besonders seiner beiden Nachfolger,
Bischof Alvaro del Portillo (2) und
Bischof Javier Echevarría (3), des
derzeitigen Prälaten des Opus Dei.

Man kann verschiedene Zugänge
zum Christozentrismus des seligen
Josefmaria wählen. Der Weg, den ich
bevorzuge, betont drei umfassendere



Aspekte, in angelsächsischer
Kurzschrift gesagt: den andächtig
frommen, den angewandten
(einschließlich des asketischen,
kirchlich-doktrinären und
apostolischen Lebens) und den
personalen Aspekt (einschließlich
des existentiellen und mystischen
Seins).

Eine Frage, die ich im zweiten Teil
meiner Rede behandeln werde ist, ob
wir vielleicht einen vierten Teil
hinzufügen sollten, den
hermeneutischen Aspekt. Von Natur
aus eher theologisch als spirituell, ist
dieser vierte Gesichtspunkt eher auf
die Auswirkungen von Josefmarias
Denken gegründet als auf seine
ausdrückliche Lehre. Ich werde ihn
als Teil meiner Überlegungen zur
Originalität und Neuheit des
Christozentrismus des seligen
Josefmaria untersuchen (4).



1. Der spirituelle Aspekt im
Christozentrismus des seligen
Josefmaria

Christozentrismus bedeutet ein
Gespür für die zentrale Bedeutung
Christi, in welcher Ordnung oder
Umgebung wir uns auch immer
befinden. Dieser Kernpunkt hat eher
etwas mit unserem inneren als mit
unserem äußeren Leben zu tun und
macht die Bedeutung einer
bestimmten Regel oder eines
Sinnzusammenhangs aus. Auf der
übernatürlichen Ebene bedeutet
Christozentrismus, dass alles sich auf
Christus bezieht und von Christus
abhängt. Der Christozentrismus des
neutestamentlichen Glaubens
entspricht dem Christozentrismus
der göttlichen Offenbarung und
letztendlich dem Christozentrismus
des Heilsplans Gottes, der in Ihm
seinen Angelpunkt und sein
Fundament hat (Kol 1,15-18; Kor
3,10-11 (5).



Wir sollten es hier ganz klar machen,
dass der Christus, dem wir folgen,
der Christus der Evangelien, des
Neuen Testamentes, ist, namentlich
so wie er für uns auf den großen
ökumenischen Konzilen des 4. und 5.
Jh. von Nicäa und Chalcedon geklärt
wurde.

Es ist keine geringe Leistung des
intuitiven religiösen Genius des
seligen Josefmaria, dass er diesem
Christus, wahrer Gott und wahrer
Mensch (mit der ganzen Autorität
der Kirche vorgestellt und von der
Kirche durch die Jahrhunderte
verteidigt) erlaubt, für sich selbst zu
sprechen. Er ist nicht in dieses
Labyrinth eingetreten, wo so viele
sich verirrt haben, indem sie nach
dem historischen Jesus suchten, der
in aufeinanderfolgenden
Generationen als ein jeweils anderes
Bild erschien und so die
vorherrschenden ideologischen
Interessen einer jeden Periode



widerspiegelte, vom romantischen
Helden bis zum Revolutionär der
Befreiungstheologie.

Der Christozentrismus hat sowohl
spirituelle als auch theologische
Auswirkungen. Jede christliche
Spiritualität ist christozentrisch, es
sei denn, sie ist ihrer wahren Natur
beraubt worden. Insofern bezieht
sich der Christozentrismus auf die
Ausgestaltung verschiedener
Elemente einer jeweils eigenen
Spiritualität, Charisma, Berufung
oder Aufgabe in ihrer Beziehung zu
Christus (6).

Im Augenblick möchte ich gern
meine Aufmerksamkeit auf die
spirituellen Auswirkungen des
Christozentrismus des Seligen
Josefmaría richten und die
theologischen Aspekte im zweiten
Teil meiner Ausführungen
behandeln.

a) Frömmigkeit und Hingabe



Es könnte einige überraschen, aber
der selige Josefmaría Escrivá
empfiehlt keine besonderen
Frömmigkeitsübungen. Er förderte
die gewohnten Andachten,
besonders jene zur Muttergottes und
zur Eucharistie, und er empfahl den
Leuten, Bücher über das Leben
Christi zu lesen, besonders über die
Passion. Es ist ein Zeichen seiner
eigenen Hingabe an Christus, dass er
solche Art von Büchern zum
Geschenk gemacht hat. Der selige
Josefmaría hatte immer eine große
Andacht zum Hl. Kreuz, und er
ermutigte diejenigen, die ihn
kannten, das Holz des Kreuzes zu
verehren (7). Er ging über die
Volksfrömmigkeit seiner Zeit hinaus,
ohne sie aufzugeben, indem er deren
Fundament nach vorne und den
Grund dahinter ins Blickfeld rückte:
der gekreuzigte und auferstandene
Christus.



Manchmal wurde dieser
andachtsvolle Christozentrismus
missverstanden, und das führte
dazu, dass der selige Josefmaría für
Dinge wie das Holzkreuz, das er in
den Zentren des Opus Die
aufzuhängen veranlasste, und wegen
der Strenge, mit der er die Liturgie
lebte (8), kritisiert wurde.

b) Askese

Nichts liegt der religiösen Richtung
des Gründers des Opus Dei ferner als
eine Frömmigkeit ohne
lehramtliches Fundament, eine
„alberne Andacht“, wie die hl.
Theresia von Avila sagen würde. Der
selige Josefmaria war überzeugt,
dass der größte Feind Gottes die
Dummheit ist, und deshalb arbeitete
er daran, dass die Menschen Gott
immer besser kennenlernen. Für ihn
war das Opus Dei eine große
Katechese. Katechese machte er sein
ganzes Leben lang, mit einem



Geschick, das in der Verkündigung
die Frische des Evangeliums
hervorhob, das immer alt und immer
neu ist (Mt 13,52). Wie Alvaro del
Portillo über den Weg geschrieben
hat, erfüllt Christus jede einzelne
Seite, …. denn Christus ist der Weg
des Menschen; und die Tiefe des
Menschen, sein Herz, wird erhellt
vom Licht der Wahrheit Christi und
entzündet mit dem Leben und der
Liebe Christi (9). Über Gott sprechen,
über Christus sprechen, das genau ist
es, was die Lehre des Gründers des
Opus Dei zusammenfasst und
ausfüllt (10).

Lehre und Askese sind im
Christozentrismus des seligen
Josefmaria notwendigerweise
verbunden, denn für den Gründer ist
die Wahrheit keine Theorie, die
passiv betrachtet wird, sondern der
Anfang von Leben und Arbeit. Zur
Lehre gehört das Leben, zum
Glauben die Arbeit. Josemaría



konnte niemanden verstehen, der
seine Lehre zwar kennenlernte, sie
aber nicht in Handeln umsetzte.
Diese Einheit von Theorie und Praxis
war in seiner Seele so tief verankert,
dass Der Weg sich schon am Anfang
darauf bezieht, nicht nur in seinem
berühmten ersten Punkt, sondern
schon im Vorwort: „Erinnerungen
möchte ich wachrufen in dir und
Gedanken wecken, die dich treffen,
damit dein Leben anders wird ….“

Der Schritt von der Lehre zur Askese
in diesem Christozentrismus ist eine
Bewegung vom Christus-
Kennenlernen zum Leben-wie-
Christus. Leben wie Christus
bedeutet: Christus nachahmen,
Christus folgen, sich in Christus
verwandeln, bei Christus sein,
Christus lieben, bei Christus bleiben.
Das sind kurze Leitworte, die viele
Male in den Schriften des seligen
Josefmaria vorkommen und seine
Lehre zusammenfassen;



Erkenntnisse, auf die er sich
beständig in seiner apostolischen
Arbeit und als Seelenführer bezog
(11). Die Spur des Sämanns könnte
man als ein Denkmuster dafür
ansehen: Josemaría untersucht in
diesem Buch alle Tugenden und
Eigenschaften, die das Leben eines
Christen bereichern sollten. Es sind
die Tugenden und Eigenschaften
Christi, perfectus Deus, perfectus
homo – vollkommener Gott und
vollkommener Mensch (12).

Die Einheit von Lehre und Askese
steht in vollkommenem Einklang mit
der Tradition der christlichen
Spiritualität. Was neu ist am
Christozentrismus des seligen
Josefmaria, ist der Weg, den er durch
den angesammelten Wildwuchs der
Jahrhunderte geschlagen hat, der in
einigen Fällen diese Einheit
verzerrte. Der selige Josefmaria
arbeitete ununterbrochen daran, die
christliche Askese von den



Umständlichkeiten und Skrupeln zu
befreien, die sie entstellen konnte,
damit sie zu ihrer ursprünglichen
Einfachheit zurück kam und sich
nach unserem Herrn Jesus Christus
ausrichtete (13).

Ein anderer neuer Schritt - nicht
wegen seines Inhalts, sondern wegen
der Klarheit, mit der er ihn
präsentiert – ist der apostolische
Charakter im Christozentrismus des
seligen Josefmaria. Christus kennen
und Christus folgen führt zu einem
Überfließen in apostolische Aktion
und ist von geistlichem Belang für
andere (14). Das bedeutet nicht nur,
Interesse zu haben an anderen oder
an menschenfreundlichen
Aktivitäten oder sozialer
Gerechtigkeit. Es ist all das auch,
aber darüber hinaus mehr, denn es
bedeutet, über Christus zu reden,
Christus zu verkünden, Christus
weiterzugeben, Christus zu denen zu
bringen, die um uns herum sind:



Freunde, Familienangehörige,
Kollegen und sogar jene, die wir
zufällig treffen. Überfließen: dieses
Wort benutzte Josemaría gern, um
die enge Beziehung zwischen dem
übernatürlichen Leben und der
apostolischen Aktion zu beschreiben,
ähnlich wie die Beziehung – wie wir
eben gesehen haben – zwischen der
übernatürlichen Erkenntnis (Lehre)
und der geistlichen Askese. So wie
der Schritt von der Erkenntnis zur
Anstrengung auf der gemeinsamen
Beziehung beider zu Christus beruht
- vom Christus-kennen zum Christus-
nachahmen – so findet auch dieser
Schritt vom übernatürlichen Leben
zur apostolischen Aktion statt, weil
beide sich auf Christus beziehen.

c) Das Personale und das Existentielle

Was wir gerade gesehen haben, führt
uns zur Erklärung dieser „Nicht-
originalen Originalität“. Indem wir
Christus kennen und Christus



nachahmen und Christus verkünden,
finden wir uns selbst in Christus
wieder, von Christus, für Christus,
mit Christus und durch Christus.
„Auf diesem Pfad der Liebe, der
unser Leben ist, tun wir alles durch
Liebe, mit einer Liebe, die durch
unsere persönlichen Schwächen
nicht geschwächt ist. Ich lebe durch
Ihn, mit Ihm, für Ihn und für die
Seelen. Von Seiner Liebe und für
Seine Liebe lebe ich, trotz meiner
persönlichen Fehler. Und trotz dieser
Fehler, und vielleicht sogar wegen
ihnen, wird meine Liebe jeden Tag
erneuert“ (15).

In der Arbeit und im Denken des
seligen Josefmaria sind das Erkennen
und Handeln auf das Leben
ausgerichtet. Wissen und Handeln
sind Ausdrucksformen des Lebens.
Gerade im Leben findet alles seine
letzte Bedeutung und seinen wahren
Ursprung. Wissen, das nicht im
Leben wurzelt, ist künstlich und



falsch, und dasselbe kann auch über
das Handeln gesagt werden. Wenn
das Handeln nicht aus dem Leben
erwächst, ist es falsch und
heuchlerisch – ein Doppelleben, wie
er es anschaulich beschreiben würde
(16).

Der Christozentrismus des seligen
Josefmaria überträgt sich auf die
Einheit des Lebens: Einheit zwischen
asketischem Leben, Apostolat und
Arbeit. Die Arbeit nimmt natürlich
einen besonderen Platz in seinem
Denken ein, sei es die Arbeit auf den
Feldern, in den Fabriken, Schulen,
Universitäten, zu Hause oder im
priesterlichen Dienst, in jedem
rechtschaffenen Beruf (17).

Wenn wir darüber nachdenken,
verstehen wir, warum es keinen
anderen Weg geben konnte. Gebet
bedeutet Sprechen mit Gott, mit
Christus, der sich in unsere Nähe
begeben hat (18) – es bedeutet, über



Ihn und über uns (zu sprechen 19).
Apostolat bedeutet, über Christus zu
sprechen, Ihn anzukündigen, Ihn
anderen zu vermitteln, es bedeutet
„für Christus zu arbeiten“(20). Wenn
die Arbeit mit Gebet und Apostolat
verbunden ist, heißt das, „Christus
an der Spitze aller menschlichen
Tätigkeiten aufleuchten zu
lassen“ (21). „Dort unter euren
Mitmenschen, in euren Mühen, eurer
Arbeit und eurer Liebe, dort ist der
eigentliche Ort eurer tagtäglichen
Begegnung mit Christus“ (22).

Die Lehre der Einheit des Lebens
verursachte dem seligen Josemaria
viele Schwierigkeiten. Einige Leute
leugneten die Möglichkeit, mitten in
der Welt (und nicht etwa in einem
Kloster oder am Altar) heilig zu
werden, und sie verwarfen die
Möglichkeit, kontemplatives Leben
zu erreichen, ohne die eigene
Familie, Arbeit und Lebensumstände
aufgeben zu müssen. Gegen Ende des



Lebens von Josemaría Escrivá
erklärte das Zweite Vatikanische
Konzil die Wahrheit der universalen
Berufung zur Heiligkeit (Lumen
Gentium, Nr. 39,42) und der Einheit
des Lebens (Presbyterorum ordinis,
Nr. 14). Aber bevor diese
Anerkennung der universalen Kirche
erfolgte, musste der selige Josemaria
sich demütigen und auf heroische
Weise denen ins Auge sehen, die
nicht verstanden, dass sich auf
Christus auszurichten bedeutete, die
Einheit des Lebens zu praktizieren,
Einheit zwischen Gebet, Eifer für die
Seelen und Arbeit.

Das war vielleicht der größte Beitrag
des seligen Josefmaria auf dem
Gebiet des Christozentrismus,
obwohl es immer noch
Missverständnis und Widerspruch
gibt, selbst heute noch von einigen
Experten und Spezialisten auf dem
Gebiet des spirituellen Lebens (23).



Einheit des Lebens: Einheit in
Christus. Das bedeutet, dass das
Leben der Person das Leben ist, das
mit Christus gelebt wird, dass das
Sein der Person in Christus
verwirklicht wird, dass die Person
sich mit Christus identifiziert, dass
sie ein Kind Gottes ist, wie der hl.
Johannes in seinem 1. Brief sagt (1
Joh 3,2): „Kinder Gottes heißen wir
und sind wir“. An diesem Punkt,
glaube ich, können wir drei
Hauptmerkmale im
Christozentrismus des seligen
Josefmaria herausstellen:

Erstens ist es ein Christozentrismus,
der mit den Schriften des hl. Paulus
und des hl. Johannes Schritt hält. Es
ist unmöglich, sich nicht dem
Evangeliumstext des hl. Johannes
zuzuwenden, wenn man die Texte
des Gründers liest: „Wer mein
Fleisch isst und mein Blut trinkt,
bleibt in mir und ich in ihm. Wie
mich der lebendige Vater gesandt hat



und wie ich durch den Vater lebe,
wird auch jener, der mich isst, durch
mich leben“ (Joh 6,57). „Bleibt in mir
und ich bleibe in euch. Wie die Rebe
nicht aus sich selbst Frucht bringen
kann, wenn sie nicht am Weinstock
bleibt, so auch ihr nicht, wenn ihr
nicht in mir bleibt. Ich bin der
Weinstock, ihr seid die Reben; wer in
mir bleibt und ich in ihm, der bringt
viele Frucht; denn getrennt von mir
könnt ihr nichts tun“ (Joh 15,4-5). Ein
anderes Mal zitieren Texte des
seligen Josefmaria ausdrücklich die
Paulinischen Bekenntnisse, die er
besonders wortgewaltig und
ermutigend fand: „Denn für mich ist
das Leben Christus und das Sterben
Gewinn“ (Phil 1,21) „Mit Christus bin
ich gekreuzigt worden. So lebe nun
nicht mehr ich, es lebt in mir
Christus. Soweit ich jetzt noch im
Fleisch lebe, lebe ich im Glauben an
den Sohn Gottes, der mich liebte und
sich hingab für mich.“ (Gal 2,19-20).



Zweitens sind die lehrmäßigen,
asketischen und apostolischen
Aspekte auf einen darunter
liegenden mystischen
Christozentrismus gegründet, der
gleichzeitig existentiell und radikal
ist, allen zugänglich, auch, wenn es
mühselig und anstrengend ist. So hat
es der Gründer beschrieben.
„Paradox: Es ist eher erreichbar,
heilig zu sein als weise; aber es ist
leichter, weise zu sein als
heilig.“ (24). Statt einer
komplizierten und umständlichen
Spiritualität, mit ins Einzelne
gehenden Übungen, die man nur
schwer behalten kann, bietet
Josemaría Escrivá eine Spiritualität
an, die darauf abzielt, eine
persönliche Beziehung zu Christus zu
leben. “Christus suchen. Christus
finden. Christus lieben. Drei
deutliche Schritte.“ (25) Die Berufung
zu einem kontemplativen Leben ist
für alle, und der selige Josefmaria
versichert, dass, wenn man die



Arbeit in Gebet und in einen Dienst
am Nächsten verwandelt , dann ist es
unmöglich, sich nicht an Christus
auszurichten.

Drittens kann man die Originalität
des Christozentrismus des Gründers
zusammenfassen in „Christus an der
Spitze jeder menschlichen Tätigkeit
aufleuchten lassen“. Das bedeutet,
ihn dorthin zu stellen mit heiligender
und geheiligter Arbeit (26). Die
Zusammenfassung aller Dinge in
Christus wendet sich jetzt nach
außen – vom persönlichen Leben,
von der persönlichen Identifikation
mit Christus, zur Heiligung der
anderen, zur Heiligung der
Gesellschaft, zur Eroberung der Welt
für Christus.

2. Die theologischen Auswirkungen
des Christozentrismus des Seligen
Josemaría

Die spirituellen Aspekte des
Christozentrismus des seligen



Josefmaria sind hinreichend klar. Die
theologischen Merkmale sind es auf
den ersten Blick weniger. Theologen
sprechen oft vom Christozentrismus,
zuerst als Mysterium der Erlösung
mit kosmologischen und
anthropologischen Dimensionen.
Von einem theologischen Standpunkt
aus ist ein Verständnis der
Wirklichkeit christozentrisch, wenn
in der Beziehung der Welt und des
Menschen zu Gott Christus darin
einbezogen wird (27).

a) Theologie und Christozentrismus

Es gibt viele Möglichkeiten, eine
theologische Sichtweise der Realität
zu zeigen, die sich auf Christus
ausrichtet. Der hl. Ireneus von Lyon
zum Beispiel benutzt die Idee der
Wiederholung, wie der hl. Paulus,
um Christus als das Zentrum, das
Fundament und den Höhepunkt der
Offenbarungslehre zu beschreiben.
Der hl. Augustinus andererseits wird



besonders vom Geheimnis der Gnade
angezogen, bis zu dem Punkt, dass
die übernatürliche Vereinigung von
vernunftbegabten und freien Wesen
den Leib Christi formt. Der hl.
Anselm betonte bereits im 1.
Jahrtausend den Begriff der
Erlösung, und von daher verstand er,
dass Christus die theologische Mitte
jeder Wirklichkeit war, ist und sein
wird, weil er Gott-Mensch ist, der
einzige, der fähig ist, dem Vater die
vollständige Wiedergutmachung für
Adams Sünde anzubieten. Thomas
von Aquin stimmt der glänzenden
Eingebung Platons und Aristoteles zu
und beschreibt den Weggang und
Wieder-Eintritt Gottes, der sich
durch Christus, den endgültigen und
höchsten Logos der Welt und
Geschichte vollzogen hat. In jüngerer
Zeit hat Guardini argumentiert, dass
die Demut Gottes der Schlüssel für
die Deutung ist, und Urs von
Balthasar sah in der Liebe den



Hauptgedanken seiner
breitgefächerten Theologie (28).

Der selige Josefmaria war kein
akademischer Theologe, aber ein
grundlegender Charakterzug seiner
Arbeit und seiner Botschaft war die
Einheit – die Einheit zwischen Lehre
und Leben, zwischen Gebet,
Apostolat und Arbeit, zwischen
Anbetung und übernatürlichem
Glauben. Sein Christozentrismus ist
nicht eingegrenzt auf den Bereich
der Zuneigung und Liebe, aber er
setzt ein tiefes Verstehen der
Wirklichkeit voraus und drückt es
aus als eine Teilhabe an allem und
jedem im Leben Christi. Seine
Theologie ist eine vereinheitlichende
Deutung der Beziehung zwischen
dem Kosmos und dem Menschen mit
Gott. Dieser theologische Zugang ist
eine Fortsetzung der Arbeiten solch
großer Gestalten wie Ireneus,
Augustinus und Thomas und geht
über sie hinaus. Sie folgt allerdings



einem anderen Weg als Anselm,
Guardini und Von Balthasar, ohne
mit ihnen aneinander zu geraten.
Zum Beispiel verschwindet aus des
Gründers Sicht niemals die
Vorstellung der Sünde (er sagte
einmal, dass das Auftauchen unserer
eigenen Fehler wie ein ritornello ist,
ein immer wiederkehrender Refrain
der menschlichen Existenz). Aber
das wird gleichzeitig nicht das
Zentrum seines Denkens, das, ganz
auf Christus konzentriert, sehr
positiv ist. Seine Wertschätzung der
Demut („ohne sie“, sagte er mit den
Worten von Cervantes, „wäre keine
Tugend eine Tugend“) bringt ihn
dazu, die Demut als größte Tugend
anzusehen (besonders der
Gottesmutter) (29), ohne sie zur
hermeneutischen Basis seiner
Theologie zu machen. Das Kriterium
ist immer Christus, in dem er die
Demut fand, ebenso wie die
Einfachheit, die Arbeitsamkeit, die
Großherzigkeit und all die



Vollkommenheit, die wir von ihm
kennen.

Eines der wichtigsten Beispiele
dieser Vollkommenheit ist gewiss die
Liebe. Aber es ist nicht der
entscheidende Schlüssel zur
theologischen Vorstellung des seligen
Josefmaria über den Menschen und
die Welt. Darüber hinaus ist es das
Leben, ein Leben, das
gekennzeichnet und gerechtfertigt ist
durch die Liebe, das aber seine letzte
Bestimmung nicht in der Liebe sieht.
Der Gründer verkündete ständig die
menschliche und göttliche Liebe in
seinen Predigten und darüber hinaus
durch sein Beispiel. Er war „ein
Mann, der zu lieben verstand“, und
wenn die Leute ihn Vater nannten,
dann gebrauchten sie dieses Wort in
einem tiefen und authentischen Sinn
(30). Die Begriffe von Liebe, Licht
und Leben, so wie sie vom hl.
Johannes und vom hl. Paulus gelehrt
werden, sind in Josefmarias



Ausführungen so zusammengefasst,
(nicht akademisch formuliert, aber
hinreichend entwickelt, um
verstanden und angenommen zu
werden), dass Licht und Liebe
einfach zum Leben gehören, dem
Leben des Gottessohnes. Wir
nehmen an diesem Leben teil durch
die Gnade, als Kinder Gottes, und so
spiegeln wir in unserem Leben und
in unseren Handlungen das Licht
und die Liebe Gottes wider (31).

b) Gotteskindschaft im
Christozentrismus des Seligen
Josemaría

Dieser theologische
Christozentrismus wird in den
Schriften des seligen Josefmaria eher
stillschweigend vorausgesetzt als
ausdrücklich formuliert. Er wird
abgeleitet aus der tiefen Einsicht der
Gottessohnschaft. Der Gründer
bestimmt ausdrücklich die
Gotteskindschaft als Fundament des



Geistes des Opus Dei. Wir könnten
sagen, dass er die Gotteskindschaft,
gegründet auf die vereinheitlichte
Vorstellung vom Leben, wie wir
gerade sahen, als einen Schlüssel
zum theologischen Verständnis der
Wirklichkeit ansieht (32). Das
bedeutet - indem er dem hl. Paulus
und besonders dem hl. Johannes
sehr eng folgt -, das Leben, das uns
durch Christus geschenkt wird, ins
Zentrum der Theologie zu stellen. Das
ist der definitive theologische Beitrag
des seligen Josefmaria zum
Christozentrismus. Betrachten Sie
dies im Licht der Heiligen Schrift.
Der hl. Johannes schreibt im Prolog
seines Evangeliums: „In Ihm war das
Leben, und das Leben war das Licht
der Menschen“ (Joh 1,4). Einige
Kapitel weiter zitiert er den Herrn
und sagt: „Ich bin gekommen, damit
sie Leben haben und es in Fülle
haben“ (Joh 10,10); und etwas weiter
noch einmal, bei der Erweckung des
Lazarus: „Ich bin die Auferstehung



und das Leben; wer an mich glaubt,
wird leben, auch wenn er gestorben
ist; und jeder, der lebt und an mich
glaubt, wird nicht sterben in
Ewigkeit“ (Joh 11,25-26). In seinem
ersten Brief schreibt Johannes über
diese Thematik aus einer neuen
Perspektive:

„Was von Anfang an war, was wir
gehört haben, was wir mit unseren
Augen gesehen, was wir geschaut
und was unsere Hände angefasst
haben, das verkünden wir: Das Wort
des Lebens. Denn das Leben wurde
offenbart; wir haben gesehen und
bezeugen und verkünden euch das
ewige Leben, das beim Vater war
und uns offenbart wurde. Was wir
gesehen und gehört haben, das
verkünden wir auch euch, damit
auch ihr Gemeinschaft mit uns habt.
Wir aber haben Gemeinschaft mit
dem Vater und mit seinem Sohn
Jesus Christus“ (1 Joh 1,1-4).



Die Bedeutung, die der Begriff des
Lebens und seiner Abhängigkeit von
Christus in der
Wirklichkeitsvorstellung des hl.
Johannes hat, ist klar. Der Begriff des
Lebens ist der zentrale Bezugspunkt
für alles. Es ist dasselbe für die
Begriffe vom Licht und von Liebe.

Das stimmt so auch für den hl.
Paulus. Ein bekannter Text, der vom
seligen Josefmaria oft benutzt wurde,
ist das Christusgebet im Brief an die
Epheser. Paulus preist „den Gott und
Vater unseres Herrn Jesus Christus,
der uns mit allem Segen seines
Geistes gesegnet hat durch unsere
Gemeinschaft mit Christus im
Himmel. Denn in ihm hat er uns
erwählt vor der Erschaffung der
Welt, damit wir heilig und untadelig
leben vor Gott; er hat uns aus Liebe
im voraus dazu bestimmt, seine
Söhne zu werden durch Jesus
Christus und nach seinem gnädigen
Willen zu ihm zu gelangen“ (Eph



1,2-5). Für den hl. Paulus wurde von
Anfang an, noch bevor die Welt
existierte, uns alles gegeben in
Christus, denn wir wurden dazu
bestimmt (daher vorherbestimmt) in
Christus und durch Christus Kinder
Gottes zu sein.

Kindschaft ist verbunden mit
Zeugung, jenem Akt, der uns von
einer Vater–Sohn Beziehung
sprechen lässt. Jemand ist ein Sohn,
weil er von jemand anderem gezeugt
wurde. Der Mensch wurde berufen
und vorherbestimmt, um vom Vater
im Sohn durch denselben
eingeborenen Sohn geboren zu
werden. Unsere Gotteskindschaft
bezieht sich offensichtlich auf den
Vater, aber auch auf den Sohn, weil
es eine Teilhabe ist an seiner eigenen
einzigartigen Sohnschaft. Wir
erlangen diese Teilhabe dadurch,
dass der Sohn Fleisch angenommen
hat oder in die Geschichte
eingegriffen hat. Es bezieht sich auch



auf den Hl. Geist, wie der hl. Paulus
mehrfach erklärt. (Gal 4,6; Röm 8.15).

Kindschaft und Zeugung beziehen
sich auch auf das Leben, das
weitergeleitet und in Besitz
genommen wird. Wir verstehen das
Leben, das übermittelt und in Besitz
genommen wird, als ein Sein, das wir
durch Generationen hindurch
erlangt haben. In der
übernatürlichen Ordnung sprechen
wir über das Leben, das Gott uns
unentgeltlich schenkt jenseits des
Lebens, das wir schon haben durch
die Generationen der Menschheit:
Das Leben, das Christus vermittelt.
Dieses Leben erlangt man nicht
durch den Körper sondern durch den
Glauben. Der hl. Johannes sagt:
„Allen aber, die ihn aufnahmen, gab
er Vollmacht, Kinder Gottes zu
werden, denen, die glauben an
seinen Namen, die nicht aus dem
Blute und nicht aus dem Wollen des
Fleisches und nicht aus dem Willen



des Mannes, sondern aus Gott
geboren sind“ (Joh 1,12). Und der hl.
Paulus erinnert uns daran, „ihr alle
seid Söhne Gottes durch den Glauben
in Christus Jesus; ihr alle nämlich,
die ihr auf Christus getauft wurdet,
habt Christus angezogen“ (Gal
3,26-27).

Dies ist eine starke und gesunde
Basis für eine spirituelle und
theologische Lehrmeinung. Es ist ein
vollständiger Christozentrismus, der
den Menschen ganz auf die
eingeborene Person bezieht, in dem
Maße, dass er (um einen Ausdruck zu
gebrauchen, den der selige
Josefmaria liebte, und den er aus der
alten und manchmal vergessenen
Tradition der Kirche nahm) ein alter
Christus, ipse Christus wird. „Jeder
von uns soll alter Christus, ipse
Christus sein, ein anderer Christus,
Christus selbst. Nur so werden wir
diese großartige, gewaltige, nie
endende Aufgabe übernehmen



können: von innen her alle zeitlichen
Strukturen zu heiligen und sie mit
dem Sauerteig der Erlösung zu
durchdringen“ (33).

Christozentrismus bedeutet die
Wiederholung all dessen, was an
Christus Person ist, denn vom Vater
und durch Ihn hat die menschliche
Person ihr ganzes Sein, alles, was
jemand hat, alles, was jemand tut
(34).

Um die christliche Lehre im Licht
dieses hermeneutischen Leitmotivs
zu entwickeln (Leben als
Gotteskindschaft) braucht man
Behutsamkeit und Eifer. Es ist eine
Aufgabe, die viele verschiedene
Mitwirkungen und die
Anstrengungen vieler Theologen
erfordert. In anderen Worten, es
wird schwere Arbeit sein; aber trotz
der Schwierigkeiten wird es sich
lohnen; ich glaube es ist etwas
Machbares und den Seelen sehr



Nützliches, wie man an der Wirkung
sehen kann, die der Geist des seligen
Josefmaria auf viele Menschen
unserer Zeit ausgeübt hat.

Eine Lehre, die auf Christus als
Quelle des Lebens für alle
ausgerichtet ist - omnes traham ad
me ipsum! (Ich werde alle Menschen
an mich ziehen, Joh 12,32) - muss das
theologische Reflektieren und
Forschen erneuern. Die Ausdeutung
der Beziehung zwischen dem Kosmos
und dem Menschen mit Gott als eine
Einheit ist ein verlässlicher
Referenzpunkt für dieses Werk. Im
Besonderen legt es einen
Christozentrismus vor, der die
Endlichkeit der Menschwerdung
nicht auf die Befreiung von der
Sünde eingrenzt, sondern der auf
viele verschiedene Weisen
angewendet und entwickelt werden
kann. Der Christozentrismus des
seligen Josefmaria grenzt die
erklärende Macht des Christentums



nicht ein auf Fragen, die damit
enden,Vorschriften zu machen und
scheinbar mehr Probleme aufwerfen
als lösen, wie die Geschichte der
Theologie im zweiten Jahrtausend
zuweilen gezeigt hat (35).
Josefmarias Christozentrismus mit
seiner vereinheitlichenden
Erklärung aller Aspekte des Lebens,
verspricht, die
Widersprüchlichkeiten zu
überwinden, die in den vergangenen
Jahrhunderten entstanden sind
zwischen intellektuellem Leben und
Frömmigkeitsleben, zwischen
spirituellem Leben und
wissenschaftlicher Arbeit, zwischen
christlichem Leben und Berufsarbeit.

Dies ist heute ausgesprochen
wichtig , besonders in der westlichen
Welt, wo unsere gesellschaftlichen
Schutzfunktionen von Pfarrei und
Schule und sogar selbst der Familie
durch die technologischen
Entwicklungen geschwächt worden



sind, die von Neuheiden, Radio,
Fernsehen und Internet auf leichte
Weise ausgenutzt werden.

Ich erinnere mich, vor vierzig Jahren
die Schriften von Frank Sheed
gelesen zu haben, einem Australier,
der die meiste Zeit seines Lebens als
Erwachsener in England verbracht
hat. Er war einer der wenigen
bekannten Laientheologen in der
englisch sprechenden Welt des 20.
Jahrhundert, der damals behauptete,
dass das Licht Christi sich
verdunkelt. Vor weniger als zehn
Jahren , so erinnere ich mich, hat mir
Kardinal O’Connor von New York
vorausgesagt, dass der kommende
große Kampf in der katholischen
Welt nicht über sexuelle
Moralvorstellungen sein würde, über
Abtreibung oder Euthanasie,
sondern über die Natur und die
Person Jesu Christi unseres Herrn,
über seine einzigartige Rolle in der
Erlösung. Sogar in Führungskreisen



von Katholiken, ganz zu schweigen
von liberalen Protestanten, gibt es
ein verdecktes Bestreben, Christus zu
ersetzen durch eine Geist-Theologie
oder durch einen komplizierten
Pantheismus, der viel traditionelles
theologisches Vokabular enthält und
die Göttlichkeit Christi leugnet.

Auch auf der sub- theologischen
Ebene ist die Begeisterung des
seligen Josefmaria darüber, dass wir
Christus verkünden, ihn anderen
bekannt machen, ein willkommenes
Gegengift für jene, die zwar treue
Christen bleiben, aber anderen
Anliegen einen Ehrenplatz
eingeräumt haben, wie sozialer
Gerechtigkeit, oder Ökologie oder
sogar dem Feminismus. Katholiken
müssen Leute sein, die sich auf Gott
ausrichten, die zu Gott durch
Christus kommen.

Zum Schluss möchte ich einen Text
des Seligen Josemaría Escriva



vorlesen, der anschaulich zeigt, was
ich die ganze Zeit versucht habe zu
erklären. Es ist ein Punkt aus dem 
Feuer der Schmiede, Nr. 418. Es ruft
die Innenansicht des Zweiten
Vatikanischen Konzils in Erinnerung,
dass „in seiner Menscherdung, Er,
der Sohn Gottes, sich auf eine
bestimmte Weise mit jedem
einzelnen Menschen verbunden
hat“ (Gaudium et spes 22). Der
Gründer sagt: „Das Leben Jesu Christi
wiederholt sich auf je eigene Weise
im Leben eines jeden von uns, wenn
wir treu sind: sowohl nach innen, auf
dem Wege der Heiligung, als auch
nach außen, im Verhalten. Danke
Ihm für seine Güte. Dieses Leben
wird allen angeboten, denn alle
nehmen irgendwie schon Anteil
daran; und alle werden gerufen, um
daran vollkommen Anteil zu
nehmen. Alle Männer und alle
Frauen werden gerufen, von Ihm zu
leben, in Ihm, für Ihn. Alle sind
berufen heilig zu sein, denn



Heiligkeit „….ist Leben -
übernatürliches Leben“ (36).

Anmerkungen

(1) Viele Autoren haben über dieses
Thema geschrieben: A. ARANDA, El
bullir de la sangre de Cristo, Madrid
2000, bes. pp. 153-178; J.L. ILLANES, 
On the Theology of Work, Dublin
1982; S. Garofalo, “Il valore perenne
del Vangelo”, in C. Fabro et al., Santi
nel mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaría Escrivá, Milan 1992,
156-193, bes. pp. 170-173 und
183-185; P. Rodriguez, “Omnia
traham ad meipsum. El sentido de
Juan 12, 32 en la experiencia
espiritual de Mons. Escrivá de
Balaguer”, in Romana 13 (1991)
331-352; G. Tanzella-Nitti, “Perfectus
Deus, perfectus Homo. Reflexiones
sobre la ejemplaridad del misterio de
la Encarnación del Verbo en las
enseñanzas del beato Josemaría



Escrivá”, in Romana 13 (1997)
360-381.

(2) Die folgenden sind von
besonderer Bedeutung :Die
Einführungen zu Christus begegnen,
Freunde Gottes, Die Spur des
Sämanns, Im Feuer der Schmiede und 
Der Kreuzweg ; seine kurzen und
tiefen Betrachtungen zu finden in
“Significado teológico-espiritual de 
Camino”, am Anfang des Werkes
zusammengefasst von J. Morales, 
Estudios sobre Camino, Madrid 1989,
pp. 45-56; einige Artikel in Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaría Escrivá de
Balaguer, Madrid 1992; and 
Immersed in God: Blessed Josemaria
Escriva, founder of Opus Dei, as seen
by his successor, Bishop Alvaro Del
Portillo, with C. Cavalleri, Princeton
NJ 1996.

(3) Besonders beziehe ich mich auf 
Memoria del B. Josemaría Escrivá,



Madrid 2000; und auf seine
Betrachtungen über das christliche
Leben, gegründet auf dem Denken
und Schreiben des Gründers des
Opus Dei, Itinerarios de vida
cristiana, Barcelona 2001.

(4) Eine kurze Zusammenfassung der
Spiritualität des Gründers des Opus
Dei bei P. Masi, “Il pensiero spirituale
di Josemaría Escrivá”, in Rivista di
Vita Spirituale, 54 (2000) pp. 60-89.

(5) Vgl. M. L. Cook, The Jesus of Faith.
A Study in Christology, New York
1981; G. Biffi, Approccio al
cristocentrismo, Jaca Book, Milan
1993; F.L. Mateo Seco - F. Ocáriz - J.
A. Riestra, The Mystery of Jesus
Christ, Dublin 1994, pp. 43-89.

(6) Vgl. B. De Margerie, Christ for the
World - The Heart of the Lamb. A
treatise on Christology, Chicago 1973;
G. Moioli, “Cristocentrismo”, in S. de
Fiores - T. Goffi, Nuovo Dizionario di
spiritualità, Roma 1982, pp. 354-366;



A. Blasucci, “Cristocentrismo”, in E.
Ancilli (ed.), Dizionario di spiritualità,
Rome 1990, pp. 667-676.

(7) Vgl. Josemaría Escrivá, Der Weg,
Nr. 178, 277, 302, 470, 775 and 811; 
Die Spur des Sämanns, Nr. 28 and
238; Im Feuer der Schmiede, Nr. 29,
317, 400, 404, 761 and 774. Auch A.
del Portillo’s Introduction to
Josemaría Escrivá, The Way of the
Cross, London - New York 1984, bes.
pp. 10-12.

(8) Vgl. A. Vázquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei, vol. I: The
Early Years, Princeton 2001, p. 424.

(9)Vgl. A. del Portillo, Significado
teológico-espiritual , pp. 50-51.

(10) Vgl. A. del Portillo’s Einführung
in Josemaría Escrivá, Christus
begegnen , London 1981, bes. pp.
7-11.



(11) Vgl. IDEM, Introduction to
Josemaría Escrivá, The Forge, Crows
Nest NSW 1988, bes. pp. 13-15.

(12) Vgl. IDEM, Introduction to
Josemaría Escrivá, Furrow, Crows
Nest NSW 1987, bes. pp. iv-vi.

(13) Josemaría Escrivá, Der
Rosenkranz, Köln 1992, Kommentar
zum dritten Geheimnis des
freudenreichen Rosenkranzes.

(14) IDEM, Christus begegnen, Nr.
122.

(15) Josemaría Escrivá, zitiert nach A.
del Portillo, Mons. Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, Eine
Homilie vom 12. Juni 1976 in der
Universität von Navarrae, p. 9.

(16) Josemaría Escrivá, Homilie
gehalten in der Universität von
Navarra, am 8. Oktober 1967,
enthalten in Gespräche mit



Monsignor Escrivá de Balaguer, Köln,
Nr. 113-117, bes. Nr. 114.

(17) IDEM, Gespräche, Nr. 10, 24, 26,
55-57, 70, 113-117.

(18) Vgl. IDEM, Der Weg, Nr. 93-94,
105, 111, etc.

(19) Ibid., Nr. 100, 109, 113, etc.

(20) Ibid., Nr. 966; Christus begegnen
Nr. 122.

(21) IDEM, Christus begegnen Nr. 14,
38, 105, 156, 183.

(22) IDEM, Homilie gehalten in der
Universität von Navarra am 8.
Oktober 1967, enthalten in 
Gespräche, Nr. 113-117, bes. Nr. 113.

(23) Vgl. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer
(1902-1975) , Madrid 1984 (2 ed.), pp.
119-120, 144, 146, 162-163, 235, 237,
240 y 259-261; The Founder of Opus



Dei, vol. I: The Early Years... , pp.
411-423; P. Berglar, Opus Dei. Life and
Work of its Founder Josemaría
Escrivá, Princeton NJ 1994, pp.
176-188.

(24) Josemaría Escrivá, Der Weg, Nr.
282.

(25) Ibid., Nr. 382.

(26) Vgl. A. del Portillo, “Putting
Christ at the summit”, in Holiness
and the World. Studies in the Teaching
of Blessed Josemaría Escrivá,
Princeton - Dublin - Chicago 1997, pp.
291-296; J. Echevarría, Itinerarios... ,
pp. 23-36, 181-193 nd 214-221; P.
Rodriguez, “Omnes traham...”; A.
Aranda, El bullir de la sangre... , pp.
255-287; J.-L. Chabot, “Responsibility
to the world, and freedom”, in 
Holiness and the World... , pp.
251-278.

(27) Vgl. Z.B. H. Schlier, “Kephalé.
Anakefalaiosis”, in TWNT, III,



672-682; G. Martelet, “Sur le motif de
l’incarnation”, in Problèmes actuelles
de théologie, Bruges 1964; J. F.
Bonnefoy, Christ and the Cosmos,
Paterson N. J. 1965; A. Feuillet,
“L’hymne christologique de l’êpitre
aux Philippiens”, in Revue Biblique 72
(1965) 352-380 and 481-507;
“Plerôme”, in DBS, VIII, 18-40; G. A.
Maloney, The Cosmic Christ: From
Paul to Teilhard, New York 1968; J. K.
Riches, “What is a Christocentric
Theology?”, in S. W. Sykes - J. P.
Clayton, Christ Faith and History,
New York 1972, pp. 223-238; T.
Potvin, The Theology of the Primacy
of Christ according to St. Thomas and
its Scriptural Foundations, Fribourg
1973; F. X. Pancheri, The Universal
Primacy of Christ, Front Royal, Virg
1984; R. García de Haro, Cristo,
fundamento de la moral, Barcelona
1990; G. Moioli, “Cristocentrismo”, in
G. Barbaglio -S. Dianich, Nuovo
dizionario di teologia, Cinisello
Balsamo 1994 (7 ed.), pp. 224-234; J.



M. Maldamé, Cristo e il cosmo,
Cinisello Balsamo 1995; J. P. Tosaus, 
Cristo y el Universo, Salamanca 1995.

(28) Cf. H. U. von Balthasar, Romano
Guardini. Riforma dalle origini,
Milano 1970; Seul l’amour est
credibile, Paris 1966; J. A. Kay, 
Theological Aesthetics, Bern-
Frankfurt 1975; G. Marchesi, La
cristologia di H. U. von Balthasar,
Rome 1977; A. Peelman, H. U.
Balthasar et la théologie de l’histoire,
Bern-Frankfurt 1978; G. De Schriver, 
Le merveilleux accord de l’homme et
Dieu. Etude de l’analogie de l’être chez
Hans Urs von Balthasar, Leuven
1983; J. Riches (ed.), The Analogy of
Beauty. The Theology of Hans Urs von
Balthasar, Edinburgh 1986; L.
Roberts, The Theological Aesthetics of
Hans Urs von Balthasar, Washington
1987; E. T. Oakes, Pattern of
Redemption. The Theology of Hans
Urs von Balthasar, New York 1994.



(29) Josemaría Escrivá, Der Weg,Nr.
598.

(30) Vgl. J. Echevarría, “Mons. Escrivá
de Balaguer, Un corazón que sabía
amar”, in P. Rodriguez – J. L. Illanes
(eds), La personalidad del beato
Josemaría, Pamplona 1994, pp.
243-261; Memoria ... , pp. 85-158; C.
Cardona, “Camino, una lección de
amor”, in Estudios sobre Camino ....,
pp. 173-179; J. M. Yanguas, “Amar
«con todo el corazón» (Dt 6,5).
Consideraciones sobre el amor del
cristiano en las enseñanzas del beato
Josemaría Escrivá”, in Romana 14
(1998) 144-157.

(31) Bisher gibt es noch keine Studien
über die Lebensauffassung des
Gründers des Opus Dei die uns
zugänglich gewesen wären. Einen
vorläufigen Versuch findet man in L.
Polo, “El concepto de vida en mons.
Escrivá de Balaguer”, in La
personalidad del beato Josemaría, op.



cit., pp. 165-195. In diesem Artikel
kann man Überlegungen finden, die
eine christozentrische Position
verteidigen, die meiner Ansicht nach
auch in den schriften des seligen
Josefmaria gefunden werden
können. Unser Vorschlag wird auch
unterstützt durch J. L. Illanes,
“Filiación divina y vivencia
existencial”, in J. L. Illanes (ed.), El
Dios y Padre de nuestro Señor
Jesucristo, Pamplona 2000, pp.
537-546; and J. Sesé, “La conciencia
de la filiación divina, fuente de vida
spiritual”, en ibid., pp. 495-518.

(32) Über die Gotteskindschaft im
theologischen Denken des Gründers
des Opus Dei vgl. F. Ocáriz, 
Naturaleza, gracia y gloria, Pamplona
2000, pp. 175-221.

(33) Josemaría Escrivá, Christus
begegnen, Nr. 183. Zu diesem Punkt
vgl. A. Aranda, El bullir... , pp.
203-254.



(34) Vgl. F. Ocáriz, Rivelazione, fede e
credibilità (in collaboration with A.
Blanco), Rome 2001, pp. 54- 61.

(35) In this respect, it is enough to
look at the never-ending and sterile
debate between the Thomists and the
followers of Duns Scott in relation to
the motive for and the finality of the
Incarnation. See for example, G. Biffi,
“Fine dell’Incarnazione e primato di
Cristo”, in La Scuola Cattolica 88
(1960); J. B. Carol, Why Jesus Christ? ,
Manassas Virg, 1986.

(36) Josemaría Escrivá, Im Feuer der
Schmiede,Nr. 156.

Vortrag beim Internationalen
Kongress über „Die Größe des
Alltags“, Rom 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-ch/article/der-christozentrismus-von-josemaria-escriva/


ch/article/der-christozentrismus-von-
josemaria-escriva/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/der-christozentrismus-von-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-ch/article/der-christozentrismus-von-josemaria-escriva/

	Der Christozentrismus von Josemaría Escrivá

