
opusdei.org

Das Zentrum zu
einem Zuhause
machen II.

Christliche Familien sind Orte,
an denen jeder für den anderen
lebt und sich um ihn kümmert.
Einstellungen, die diese Haltung
verändern können, und
Reflektionen, um sie
wiederzubeleben.

14.11.2023

In einem seiner letzten Briefe an
seine Kinder im Opus Dei reflektiert
der heilige Josefmaria über die "neue



Logik" der Familie Gottes auf Erden.
Schon in den Tagen des Wartens in
Nazareth hatte unser Herr Maria und
Josef in die Denk- und Lebensweise
des Kindes eingeführt, das sich selbst
opfern und alles hingeben wollte,
weil es nicht gekommen war, um
bedient zu werden, sondern um zu
dienen[1]. Es ist die gleiche
Einstellung, die Gott sich für jedes
christliche Zuhause wünscht:

"Schaut euch die Umgebung an, in
der Christus geboren wird. Alles dort
besteht aus dieser bedingungslosen
Hingabe: Josef - eine Geschichte
schwieriger Ereignisse, aber
verbunden mit der Freude, der
Vormund Jesu zu sein - setzt seine
Ehre, den ruhigen Fortgang seiner
Arbeit, die Zukunft aufs Spiel. Seine
ganze Existenz ist Bereitschaft für
das, was Gott von ihm erbittet. Maria
offenbart sich uns als die Magd des
Herrn (Lk 1,38), die mit ihrem Fiat
ihre ganze Existenz in Hingabe an



den göttlichen Heilsplan verwandelt.
Und Jesus? Es genügt zu sagen, dass
unser Gott als Kind erscheint. Der
Schöpfer aller Dinge erscheint uns in
den Windeln eines kleinen
Geschöpfes, damit wir keinen Zweifel
daran haben, dass er wahrer Gott
und wahrer Mensch ist (...). Wir
wollen uns von dieser neuen Art zu
leben durchdringen lassen, die Gott
mit seiner Ankunft auf der Erde
eingeleitet hat. In Bethlehem hält
niemand etwas zurück. Dort hört
man weder von meiner Ehre, noch
von meiner Zeit, noch von meiner
Arbeit, von meinen Ideen, von
meinen Vorlieben, noch von meinem
Geld reden. Dort wird alles in den
Dienst des großen Spiels Gottes mit
der Menschheit gestellt, das die
Erlösung ist"[2].

Das Familienleben erneuert und
verbessert sich in diesem
"großartigen Spiel" des Dienens, das
nicht als Unterwürfigkeit zu



verstehen ist, auch nicht als kalte
Anhäufung von Diensten, von 
Leistungen..., sondern als ständige
Bereitschaft, für die anderen zu
leben, als Instrumente der täglichen
Fürsorge Gottes. Diese Lebensweise,
die der heilige Josefmaria manchmal
als "heilsame psychologische
Grundeinstellung,
gewohnheitsmäßig an die anderen
zu denken"[3] bezeichnete, soll der
Tenor des Lebens in den Zentren des
Werkes sein. Und Gott sei Dank ist es
das, was in mancherlei Hinsicht von
vielen Menschen, die unsere Zentren
aufsuchen, wahrgenommen wird:
die Bereitschaft, den anderen das
Leben angenehm zu machen, Zeit
mit ihnen zu verbringen und ihnen
zuzuhören, auch wenn wir vielleicht
unter Zeitdruck stehen, ihnen bei der
Lösung eines Problems zu helfen, sie
um Verzeihung zu bitten, wenn
nötig, mit einem Lächeln
zuvorkommend zu sein, einen
Auftrag für jemand anderen zu



erledigen, der müde ist oder sich
verspätet... und so viele andere
Gelegenheiten, die das
Zusammenleben uns täglich bietet.

Doch wie in jeder Familie verlieren
sich manchmal gute Gewohnheiten,
und mit der Zeit können sich andere
Verhaltensweisen im Haus oder in
unserem Charakter festsetzen. Ohne
erschöpfend sein zu wollen, können
wir sie in vier Tendenzen
zusammenfassen, bei denen es
manchmal zu einer übermäßigen
Fokussierung auf das Funktionieren
des Hauses kommt, zum Nachteil der
Menschen, die dort leben, oder zu
etwas, das wir als "Missverständnisse
in den Beziehungen" bezeichnen
könnten: Konflikte, die aus falschen
Ansätzen im Zusammenleben
entstehen. Natürlich handelt es sich
bei dem, was im Folgenden
beschrieben wird, nicht um
Situationen, die genauso auftreten,
sondern um Tendenzen, die sich



allmählich einstellen können,
vielleicht auch gemischt, und die
zeigen, wie die menschliche
Schwäche dazu neigt, sich mit dem
Wertvollsten und Liebsten zu
vermischen. Ein kurzes Nachdenken
über das eine oder andere wird es
uns ermöglichen, "die Füchse, die
kleinen Füchse, zu erkennen, die
unsere Weinberge verwüsten" (Kt
2,15). Im Gegensatz dazu wird die
Gesinnung, die Gott für ein Zuhause
und konkret für die Zentren des
Werkes will, umrissen werden.

Wirksam, aber kalt

Die ersten beiden Abwege, die echte
Dienstbereitschaft trüben können,
liegen im funktionalen Bereich. Wenn
wir an die beiden Begriffe denken,
die der heilige Josefmaria oft benutzt
hat, um das Werk zu
charakterisieren - "Familie und
gleichzeitig Miliz"[4] -, so könnte die
Gefahr eines gewissen



Ungleichgewichts aufkommen, wenn
die "Miliz" dazu neigt, die Familie zu
überlagern, sodass zwar effektive
Zentren entstehen, in denen es aber
an Wärme fehlt oder die vielleicht an
verborgenen Spannungen oder
Wunden leiden.

Eine erste Tendenz in diese Richtung
ist das, was wir die Logik der 
Synergie nennen könnten. Diese
Logik hängt zum Teil mit der
Entwicklung der Gesellschaft in den
letzten Jahrzehnten zusammen, die
aufgrund der vielen Dienstleistungen
und Möglichkeiten eine unendliche
Anzahl von Aufgaben und
Forderungen mit sich gebracht hat,
denen man nachkommen muss:
Rechnungen, Verwaltungsaufgaben,
Benachrichtigungen... Das Ergebnis
ist, dass wir vielleicht Stunden damit
verbringen, Ereignissen und
Verfahren hinterherzulaufen. Und so
wie es in jeder Familie manchmal
vorkommt, dass Mann und Frau vor



lauter Arbeit, Haushalt, Kinder und
allem, was für sie getan werden
muss, ihre eheliche Freundschaft
(ihre Intimität, ihre gegenseitige
Zuneigung...) vernachlässigen, so
kann es auch in einem Zentrum
passieren, vor allem, wenn dort
verschiedene Arten von
apostolischer Arbeit stattfinden, dass
wir einen eher funktionalen Umgang
miteinander pflegen, der sich fast auf
die "Dinge, die erledigt werden
müssen" beschränkt[5]. Das Zentrum
würde dann dazu neigen, mit
Synergie (syn - ergon, Vereinigung
von Aktionen) zu funktionieren, aber
mit einem erheblichen Mangel an
Sympathie (syn - pathos, gemeinsam
fühlen). Jeder würde seine Aufträge
erledigen, seine Aufgaben, seinen
Lebensplan; das Haus würde wie ein
Präzisionsmechanismus
funktionieren - alles wäre an seinem
Platz, jeder hätte seine Aufgaben... -
aber es würde die Fähigkeit fehlen,
mit den anderen mitzufühlen, mit



ihnen Spaß zu haben, mit ihnen zu
leiden. Der heilige Josefmaria hat vor
dieser Gefahr mit deutlichen Worten
gewarnt: "An dem Tag, an dem wir
fremd oder gleichgültig
nebeneinander leben, haben wir das
Opus Dei zerstört"[6]. Außerdem
würde der Mangel an Sympathie
füreinander, wie er auf der
menschlichen Ebene in jeder
Organisation vorkommt, die Synergie
beeinträchtigen oder sogar
blockieren.

Als einen zweiten Irrweg könnte
man die Logik der Beherrschung der
Situation bezeichnen. Auch hier gibt
es eine Analogie zu jedem
Familienhaushalt, in dem der eine
oder andere Ehepartner vielleicht
übermäßig viel Wert darauf legt,
dass die Dinge "so sind, wie sie sein
sollten": der Zeitplan, die materielle
Ordnung, die Aufgaben jedes
Einzelnen... Natürlich braucht jeder
Haushalt gewisse Richtlinien, um



nicht im Chaos zu versinken, aber
manchmal gibt es überzogene
Erwartungen an ein ideales Zuhause,
eine Art und Weise, wie die Dinge zu
tun sind,die angeblich richtig ist und
die um jeden Preis befolgt werden
sollte, manchmal sogar auf Kosten
des Familienfriedens. Die Erfahrung
vieler Familien zeigt jedoch, dass das
Übertreiben von Regeln und die
mangelnde Pflege der Beziehungen
zwischen Eltern und Kindern
spontan zu Frustration, wenn nicht
gar Rebellion bei den Kindern führt.
Das ist es auch, worauf der heilige
Paulus anspielt, wenn er schreibt:
"Ihr Väter, reizt eure Kinder nicht,
damit sie nicht entmutigt
werden" (Kol 3,21).

Diese Sicht- und Handlungsweisen
könnten im Falle eines Zentrums
nicht weniger problematisch sein.
Einerseits, weil die Menschen, die
dort leben, Erwachsene sind, jeder
mit seiner Freiheit und



Verantwortung, andererseits, weil
das Zentrum als apostolische
Initiative, die zur "Arbeit" berufen
ist, und als ein Haus, das allen offen
steht, auch das Zuhause derer ist, die
dort leben, und es ist notwendig, dass
sie es als solches empfinden und
nicht als eine bloße Erweiterung
ihres Berufslebens. Im Vergleich zu
einem herkömmlichen Familienhaus
hat ein Zentrum des Werkes die
Besonderheit, dass in ihm Arbeit und
Zuhause ständig nebeneinander
bestehen, und auch, dass diejenigen,
die in diesem "apostolischen
Unternehmen"[7] arbeiten, dies
unentgeltlich tun: Sie sind dort, weil
sie dort sein wollen. Das ist der
übernatürlichste Grund[8] , und daher
der radikalste, und er muss auch die
Grundlage für Takt und Sensibilität
sein. Um sehr spirituell, sehr
übernatürlich zu sein", so lehrte der
heilige Josefmaria, "muss man sehr
menschlich sein, sich um einen



zutiefst menschlichen Sinn des
Lebens bemühen"[9].

Angesichts dieser Überlegungen
kann man verstehen, wie
problematisch es ist, zu viel Wert auf
Kriterien, Leitlinien, Ziele usw. zu
legen. Mit der Zeit werden die
Nachteile dieser Logik deutlich. Der
offensichtlichste ist, dass diejenigen,
die sich ausschließlich oder
hauptsächlich auf das konzentrieren,
"was geplant ist", die Bedeutung der
Mittel mit der des Ziels verwechseln
und schließlich die Freiheit anderer
in Angelegenheiten einschränken,
die unterschiedliche Ansätze
zulassen könnten[10] . Ein weiterer
Nachteil ist, dass, wenn es nicht
gelingt, das, was nach eigenem
Verständnis "sein sollte", mit der
Spontaneität in Einklang zu bringen,
die das Leben in einer Familie
kennzeichnen sollte, die Atmosphäre
dünn und angespannt werden kann.
Und schließlich ist es eine Tatsache,



dass diejenigen, die sich darauf
konzentrieren, die Situation unter
Kontrolle zu haben, immer brüchige
Siege erringen: In ihrer Priorisierung
der Effizienz gelingt es ihnen
vielleicht nicht wirklich, anzuziehen
und zu überzeugen, das heißt, andere
zu gewinnen, ihre Herzen zu
gewinnen und ihnen zu helfen, in
Freiheit zu wachsen[11] . Wer
grundsätzlich danach strebt, die
Situation zu beherrschen,
überfordert sich schnell und kann
die anderen unter Umständen mürbe
machen, die vielleicht das Gefühl
haben, dass sie bei der Gestaltung
ihres Zuhause wenig gefragt sind.

Schwierigkeiten in den
Beziehungen

Zwei weitere Probleme, die im Leben
des Hauses auftauchen können,
könnten als
Beziehungsschwierigkeiten oder
"Kurzschlüsse" definiert werden. Wie



die erwähnten Schwierigkeiten
haben sie ihre Entsprechung im
Leben mancher Familien und
zeichnen sich dadurch aus, dass sie
eine gewisse ständige
Unzufriedenheit bei denen
hervorrufen, die in ihnen stecken
bleiben. Eine Figur in den
Gleichnissen des Herrn verkörpert
diese Stimmung. Es ist der ältere
Sohn, der seinem Vater eine Reihe
von Ungerechtigkeiten im Umgang
mit seinem Bruder vorwirft und
schließlich die Worte zu hören
bekommt: “Mein Sohn, du bist immer
bei mir, und alles, was mein ist, ist
dein" (Lk 15,31).

Als ersten Abweg könnte man das 
Suchen nach Belohnung nennen. Es
handelt sich dabei um einen
Menschen, der anscheinend voller
Aufmerksamkeit für andere ist und
eine große Opferbereitschaft zeigt,
der sich um die Dinge im Haus und
um die dort lebenden Leute



kümmert. Aber er handelt, im
Allgemeinen unbewusst, in der
Erwartung, dass er als Gegenleistung
für seine Bemühungen die
Zuneigung der anderen verdient.
Diese Logik, die auf viele Bereiche
des Lebens anwendbar ist,
funktioniert in einer Familie nicht,
weil sie nicht der Realität entspricht.
Hier befinden wir uns im Bereich der
Unentgeltlichkeit: Wir sind eine
Familie, und es macht wenig Sinn,
sich Verdienste erwerben zu wollen,
um geliebt zu werden.

Natürlich tut derjenige, der die
Familie als seine eigene empfindet,
sein Bestes für sie, aber ohne eine
affektive Entschädigung zu
verlangen, so wie ein Vater oder eine
Mutter diese nicht verlangt, um ihre
Kinder zu lieben (im Gegenteil, und
entgegen allen Erwartungen finden
sie ihr Glück in dieser
Selbstlosigkeit). Natürlich kann es
uns manchmal an einer gewissen



Gegenleistung für unsere
Bemühungen fehlen; aber wenn wir
immer wieder denken, dass wir für
das, was wir tun, eine Gegenleistung
erhalten sollten, kann unser Blick
selbstbezogen werden so wie der des
älteren Sohnes im Gleichnis, der im
Haus seines Vaters lebt, es aber nicht
wirklich als sein eigenes empfindet.
Dieser Sohn konjugiert die Personen
nur im Singular - ich, du, er -, aus
Vorwürfen und vergleichender
Kränkung . Und er vergisst das Wir,
die gemeinsame Ebene, auf die der
Vater ihn ziehen möchte. Das Denken
dieses Sohnes offenbart eine tiefe
Unzufriedenheit; er vergleicht sich
und überwacht die Freiheit der
anderen (die des Vaters, die seines
Bruders), die er verurteilt, weil sie
geben oder empfangen, was sie
seiner Meinung nach nicht sollten
(vgl. Lk 15, 29-32). So ist das, was in
seinen Augen als gerechtfertigt
erscheint, in Wirklichkeit bitterer
Eifer, verletzter Stolz.



Schließlich gibt es auch die rein
gefühlsmäßige Beurteilung, bei der
das Kriterium für die Bewertung des
Familienlebens auf die eigenen
Gefühle ausgerichtet ist: Wie fühle
ich mich im Familienleben? Fühle ich
mich gut? Dies sind sicherlich
Fragen, denen man Aufmerksamkeit
schenken sollte. Jeder sollte darauf
achten, was die Atmosphäre im Haus
verbessert, wie auch auf das, was
Unbehagen verursachen könnte. Das 
emotionale Wohlbefinden ist zwar ein
wichtiger Indikator, darf aber nicht
zum Hauptkriterium, zur
grundlegenden Motivation für die
gemeinsame Arbeit bei der
Gestaltung des Zentrums werden.

Gute Gefühle sollten nicht
Voraussetzung sein, sich um die
Familie zu kümmern. Denn es gibt
Zeiten, in denen die Familie von uns
verlangt, dass wir unsere
persönlichen Vorlieben
zurückstellen. Wie der Vater uns oft



wiederholt hat, "kann man mit
Freude - und nicht widerwillig - das
tun, was schwierig ist, was man nicht
mag, wenn man es aus Liebe und
deshalb freiwillig tut"[12] . Es kann
sein, dass man sich selbst nicht
überwinden kann, weil man meint,
ein "Recht" auf Zuneigung zu haben,
und sie als bedingungslose Liebe
einfordert, ohne sich nach seinem
eigenen Beitrag zu fragen. So ergeht
es dem älteren Bruder im Gleichnis,
der nicht darüber nachdenkt, ob sein
Vater etwas "Zusätzliches" von ihm
braucht. Er denkt nur an das Fest,
das er selbst nicht haben konnte (vgl.
Lk 15, 29).

Wenn man sich zu sehr auf das
Einfordern von Zuneigung
konzentriert, neigt man dazu, nur
bestimmte Personen zu akzeptieren.
Anstelle der aufrichtigen und
offenen Freundschaft, die der
brüderlichen Beziehung[13] eigen ist,
kann es dann zur Dynamik von



Sonderfreundschaften[14] kommen,
die, weil sie exklusiv und
ausschließend sind, Karikaturen der
brüderlichen Freundschaft sind. Im
Zentrum gäbe es dann "die Freunde"
und "die anderen". Ein solches
Ergebnis wäre logischerweise
schädlich für die Atmosphäre zu
Hause, aber auch für die betroffene
Person selbst, die leicht verbittert
und ohne affektive Ressourcen
enden könnte. Die Gabe des Zölibats,
die eine große "Fähigkeit, alle zu
lieben"[15] hervorbringt, würde so auf
traurige Weise geschmälert.

Dienen bedeutet schenken und
beschenkt sein

Die von uns skizzierten Tendenzen
haben gemeinsam, dass sie implizit
ein "Bis hierhin und nicht weiter",
eine Begrenzung der Bemühungen
und des Engagements beinhalten.
Manchmal - und das kommt in jedem
Bereich der Gesellschaft vor - kann



hinter bestimmten Krisen oder
physischen und psychischen
Zusammenbrüchen ein verborgenes
Denken und Verhalten stecken, das
auf eine kalte Anmaßung von
Effizienz, Kontrolle, Verdienst oder
Erwartung von Zuneigung
konzentriert war oder auf eine
Mischung mehrerer dieser Elemente,
neben anderen Möglichkeiten[16].

Solche Krisen, mit denen das Leben
selbst uns in die Realität zurückholen
will, können eine Gelegenheit zu
Läuterung und Begradigung sein: die
Gelegenheit zu erkennen, dass der
richtige Ansatz verloren oder
verfehlt worden ist. Bleiben sie
jedoch unbehandelt, können sie zu
einem Verlangen nach Flucht führen,
zu einem Bedürfnis nach
außergewöhnlichen Ereignissen, um
die Frustration zu kompensieren;
aber letztlich werden sie sie nicht
heilen, weil sie die Wurzel des
Problems nicht angehen. Es ist



vielleicht so, dass der beste Teil des
Familienlebens - eben die vielen
Momente außerhalb der Routine -
nicht genug genossen werden. Es
scheint nie eine ausreichend
befriedigende Gegenleistung zu
geben. Und während man eigentlich
glücklich und dankbar mit dem
leben könnte, was man hat, sehnt
man sich nach dem, was man nicht
hat.

Im Gegensatz zu diesen Abwegen, die
das Leben und die Berufung
beeinträchtigen, ist da das "große
Spiel Gottes mit der Menschheit, das
die Erlösung ist"[17]. Die Logik des
Dienens führt uns zum Geben, aber
nicht, weil wir empfangen wollen,
sondern weil "wir die Liebe Gottes zu
uns erkannt und an ihn geglaubt
haben" (1 Joh 4,16). Im Mittelpunkt
unseres Lebens steht Gott, der uns
liebt und uns mit Gnade erfüllt,
damit wir in Freiheit geben:
"Umsonst habt ihr empfangen,



umsonst gebt" (Mt 10,8). Man baut
sein Haus nicht mehr auf der
Grundlage von Berechnungen. Die
Bereitschaft zu dienen führt zur
Einfachheit eines Vaters oder einer
Mutter, die keine Vorsätze fassen
oder Diensthandlungen anhäufen
müssen[18]. Sie geben einfach von sich
aus, sie bieten sich als diskreter
Baustein an[19], damit die Wände dick
genug sind und die Wärme des
Hauses erhalten bleibt. Und wenn sie
die Schönheit des Hauses betrachten,
an dem sie bauen, sind sie von
Freude und Dankbarkeit erfüllt.

Das ist die Gesinnung Jesu, des
Sohnes, der wirklich zum Vater
sagen kann: "Alles, was mein ist, ist
dein, und alles, was dein ist, ist
mein" (Joh 17,10). Der beste Lohn ist
hier die Liebe Gottes, die uns immer
zuvorkommt: In jedem Augenblick
liebt er uns zuerst (vgl. 1 Joh 4,10).
Und es ist diese Liebe, die das Herz
erfüllt, wenn es mit anderen



zusammen ist. Eine Liebe "ohne Rast
und ohne Müdigkeit"[20] , denn was
wirklich ermüdet, ist, "sich immer
wieder im Kreis um sich selbst zu
drehen"[21]. Dienen hingegen,
wahrhaftig für andere zu leben,
kann manchmal schwer sein, aber
im Grunde ermüdet es nicht.

Unterschiedliche Nuancen, je nach
Ort und Person

"Wenn der Herr nicht das Haus baut,
mühen sich die Bauleute vergeblich
ab; wenn der Herr nicht die Stadt
bewacht, halten die Wächter
vergeblich Wache" (Ps 126 [127],1).
Diese Worte der Heiligen Schrift
erhalten einen besonderen Glanz,
wenn wir an die wirkliche
Gegenwart des Herrn in den
Kapellen der Zentren des Werkes
denken: Er baut das Haus, Er
bewacht die Stadt, wenn wir Ihn
lassen. “Wenn das Zentrum eurer
Gedanken und Hoffnungen im



Tabernakel ist", schreibt der heilige
Josefmaria, "wie reichlich sind dann
die Früchte der Heiligkeit und des
Apostolates"[22] . Und so ist es auch:
Wenn man von Gott her für die
anderen lebt, wird man zum
Vermittler, Inspirator und
Impulsgeber der Heiligkeit, die das
festeste Fundament eines Hauses ist.

Die Art und Weise, wie sich diese
Bereitschaft zu dienen - "die
heilsame psychologische
Grundeinstellung,
gewohnheitsmäßig an andere zu
denken"[23] - manifestieren wird, ist
von Mensch zu Mensch
unterschiedlich. Jedes Zentrum muss
ein einzigartiges Mosaik sein, das
sich aus den Talenten
zusammensetzt, die jeder Mensch in
den Dienst der familiären Wärme
stellt. Jeder Mensch hat andere
Vorstellungen davon, was für ihn das
Zuhause bedeutet, und deshalb ist es
wichtig, sich nicht von einer



einfachen Liste von Kriterien leiten
zu lassen.

Jedes Zentrum wird besondere
Nuancen in der Art und Weise
haben, wie die Feste gefeiert werden,
wie man sich gegenseitig unterstützt
bei der materiellen Versorgung des
Hauses, bei der Förderung
apostolischer Projekte oder in der
Beziehung zu den Familien. Das
Verbindende ist immer da:
Zuneigung, Sinn für Humor,
übernatürlicher Sinn,
Familientreffen, Nachrichten vom
Vater und der Familie des Werkes,
Nüchternheit und übernatürliche
Gelassenheit, die eine erholsame
Entspannung ermöglicht. Überall
derselbe Geist, der an jedem Ort
lebendig und konkret ist. Deshalb
fühlen wir uns immer zu Hause,
wenn wir in eine andere Region oder
ein anderes Zentrum gehen, weil wir
die Einheit und die Vielfalt, den
Reichtum des Werkes, spüren.



Die grundlegende Bereitschaft zu
dienen schützt uns weder vor
eigenen Fehlern noch vor denen der
anderen, sie verhindert auch nicht,
dass wir uns bei denen, die mit uns
zusammen leben, mehr oder weniger
wohlfühlen. Noch bestimmt sie, ob
das Zentrum und seine Aktivitäten
besser oder schlechter organisiert
sind. Wir müssen uns bemühen, die
Menschen um uns herum zu
verstehen[24], sie um Vergebung
bitten oder ihnen vergeben, wenn es
nötig ist[25] . Aber - und das ist das
Entscheidende - diese
Grundeinstellung erlaubt es uns
immer, Mittel zu finden, um
voranzukommen und Gott
näherzukommen.

Wenn Dienstbereitschaft der
Grundtenor des Zentrums ist, wird
alles lebendig: In den Zeiten des
Beisammenseins oder des Gesprächs
beim Essen ist man aufmerksam, ein
Gespräch zu führen, das dazu



beiträgt, dass die anderen sich
erholen können. Brüderliche
Zurechtweisungen werden mit einer
großen Zuneigung zu den anderen
durchbetet und durchdacht und
nicht aus der Verärgerung heraus
gemacht, die ihre Grenzen bei uns
auslösen können. Und man schafft
es, über viele Dinge hinwegzusehen,
ohne sich zu ärgern – besser: lächeln
und mit den Schultern zucken[26] .
Authentischer Dienst, auch wenn es
Anstrengung kostet, aus unserem
eigenen kleinen Egoismus
herauszukommen, ist eine win – win -
Situation. Er lohnt sich immer für
beide: für den, der dient, und für
den, der bedient wird. Und so
natürlich, dass es sogar etwas
peinlich ist, von "Dienst" zu
sprechen. Es ist ganz einfach
geschwisterliche Liebe.

Die unersetzliche Rolle jedes
Einzelnen bei der Gestaltung
seines Zuhause



In seinem Brief über die Modalitäten
der Berufung zum Werk erinnerte
unser Vater an den entscheidenden
Einfluss der Verwaltungen bei der
Schaffung einer familiären
Atmosphäre in den Zentren: "Mit
eurer Arbeit tragt ihr Sorge für das
Leben im Werk und dient ihm, da für
euch der einzelne Mensch im
Mittelpunkt eurer Arbeit steht. Sie
bringt sehr konkret zum Ausdruck,
dass das Werk Familie ist, nicht im
übertragenen Sinn, sondern eine
echte Familie"[27] . Es handelt sich um
eine performative Arbeit in dem
Sinne, dass sie ein angenehmes
Umfeld und einen Bezugspunkt
schafft, in dem der eigene Beitrag
zum familiären Zuhause gesehen
werden kann. Um aber lebendige
Wirklichkeit zu werden, braucht
diese Grundlage die unersetzliche
Mitwirkung von jedem im Haus.

Für die Mitglieder des Lokalrats
eines Zentrums besteht die Aufgabe



des Dienstes, den Gott ihnen durch
das Werk anvertraut, vor allem
darin, dafür zu sorgen, dass jeder die
notwendige Bildung und geistliche
Begleitung bekommt und dass er sich
auch materiell gesehen wohlfühlen
kann. Der heilige Josefmaria
formuliert es so: "Kümmert euch mit
väterlicher und mütterlicher
Fürsorge um Leib und Seele der euch
Anvertrauten"[28] . Diese Aufgabe
verlangt
Verantwortungsbewusstsein, aber
auch viel Geduld und Hingabe an
Gott. So akzeptieren sie die
Notwendigkeit, die Wesensart und
die Stärken jedes Einzelnen zu
verstehen, auf die sie sich stützen
werden, um ihm zu helfen zu
wachsen, dem Einzelnen und dem
Zentrum als Ganzem. Sie sollten klar
erkennen, dass es wichtiger ist, dass
alle Gott näherkommen als dass die
Dinge auf eine bestimmte Art und
Weise ablaufen und bereit sein, um
Vergebung zu bitten, weil sie



dadurch nicht an Autorität verlieren,
sondern den anderen näherkommen.
Wenn die Organisation des Zentrums
in diesem Sinne gestaltet ist, gehen
die Anforderungen, die jede Suche
nach Heiligkeit voraussetzt, nicht
verloren, sondern die Atmosphäre
gewinnt an Freude und Gelassenheit,
die diese Suche authentisch
machen[29] . Alle im Zentrum können
sich dann mit ihm identifiziert
fühlen: alle zusammen mit den
gemeinsamen Zielen und den
besonderen Zielen eines Jeden.

Der Priester seinerseits kann oft
Gesprächspartner sein, der zuhört,
Gelassenheit vermittelt und hilft, die
verschiedenen Aspekte des täglichen
Lebens mit Weitblick und Klugheit
zu betrachten. “Wir Priester", so
schrieb der heilige Josefmaria,
"müssen den gleichen Geist haben
wie die anderen, vor allem aber
einen Geist des Verständnisses, der
Liebe, des Zusammenlebens mit



allen. Wir dürfen keinen Anstoß
nehmen, müssen aufrichten und
helfen wie eine Mutter"[30] . Mehr
noch als andere muss der Priester
also ein Instrument der Einheit und
der Hoffnung sein, "ohne Scheu oder
Komplexe, die gewöhnlich von
menschlicher Unreife zeugen, und
ohne klerikale Arroganz, die von
wenig übernatürlichem Sinn
zeugt"[31] . Wenn es für die Leiter eine
Gefahr sein kann, ständig zu fordern,
so kann es für den Priester eine
Versuchung sein, eine gewisse
Opfermentalität zu entwickeln, wenn
er den Eindruck hat, dass seine
Bemühungen nicht geschätzt
werden; denn er steht auf eine
spürbare, differenzierte und
unersetzliche Weise immer im Dienst
der anderen. Don Alvaro bemerkte
zu dieser Mentalität: "Wenn ihr
wirklich wissen wollt, was die
priesterliche Seele ausmacht, dann
fasse ich es mit unserem Vater so
zusammen: Niemals 'genug' sagen.



Sagt niemals 'genug' zur Liebe, hört
niemals beim Opfer auf, wie
Christus"[32].

"Es ist normal, dass in vielen
Familien Menschen verschiedener
Generationen (Großeltern, Eltern,
Kinder) und unterschiedlicher
Charaktere zusammenleben (...).
Auch wenn das natürlich bisweilen
Anlass für eine Beeinträchtigung des
Familienzusammenhalts sein kann,
ist es auch wahr, dass diese und
andere Schwierigkeiten die Familie
sehr oft näher zusammenbringen
können, wenn es wahre Liebe
gibt"[33] . Daher haben alle, die im
selben Zentrum leben, vom ältesten
bis zum jüngsten Bewohner, die
Aufgabe, das Haus mit den Talenten,
die Gott ihnen gegeben hat, und mit
ihrer eigenen Art zu gestalten, damit
das Haus für jeden ein Ort der
Vertrautheit, der bedingungslosen
Liebe und der Ruhe ist. Jeder hat
einen unersetzlichen Platz bei dieser



Aufgabe, denn jeder weiß besser als
die anderen, welche Talente Gott ihm
oder ihr gegeben hat, und kann sie
mit Initiative und Großzügigkeit in
den Dienst aller stellen. Die
Brüderlichkeit, die in jedem unserer
Zentren gelebt wird, wird so auch ein
Hort des Friedens und eine Quelle
der Inspiration sein für das Leben
der Assoziierten und der
Supernumerarier und für alle, die
sich der Wärme des Werkes nähern.

Nicht zuletzt kommt den Kranken
eine besondere Rolle zu, nicht nur,
weil "für einen in Ihn verliebten
Menschen die Kinder und die
Kranken Er sind"[34] , sondern auch,
weil sie die direkteste und
praktischste Herausforderung für die
negativen Strömungen sind, die wir
zuvor gesehen haben. Indem sie sich
pflegen lassen, das beitragen, was sie
in ihrem Zustand beitragen können,
und ohne der Versuchung
nachzugeben, sich nicht ausreichend



geliebt zu fühlen, können sie ein Pol
des Zusammenhalts im Zentrum
sein. Alle werden sich wünschen,
denen zu dienen, die es am meisten
brauchen.

Das häusliche Leben des Zentrums,
das auf diesen Fundamenten
aufgebaut ist, strahlt die Liebe Gottes
um sich herum aus und öffnet den
Bewohnern und Besuchern nach und
nach die Türen des Hauses, das er
für diejenigen bereitet hat, die ihn
lieben. “Wenn ihr einander liebt",
sagte der heilige Josefmaria, "wird
jedes unserer Häuser das Haus sein,
das ich gesehen habe, und von dem
ich möchte, dass es überall wäre.
Und jeder eurer Brüder und
Schwestern wird eine heilige
Sehnsucht haben, nach einem
Arbeitstag nach Hause zu kommen.
Und später dann werden sie wieder
Lust haben, auf die Straße zu gehen
(...),zu diesem Krieg des Friedens"[35].



Carlos Ayxelá

[1]. Vgl. Phil 2,7; Mt 20,28.

[2]. Der heilige Josefmaria, Brief, 14.
Februar 1974, Nr. 2.

[3]. Der heilige Josefmaria, Schmiede,
Nr. 861.

[4]. "Das Opus Dei ist gewiss Familie
und zugleich Miliz. Eine Familie, die
durch eine freudige und freundliche
Zuneigung verbunden ist; eine Miliz,
die für den geistlichen Kampf
bestens geeignet ist" (De Spiritu, Nr.
64).

[5]. Hinzukommt die Tendenz unserer
Gesellschaft, die freie Zeit
individualistisch zu nutzen, sodass
alles, was sich außerhalb der Arbeit
abspielt, sich um meine Interessen,
meinen Geschmack, mein soziales
Leben etc. dreht. Diese Einstellung
kann die Wärme des Familienlebens
natürlich beeinträchtigen.



[6]. Zitiert in F. Ocáriz, Hirtenbrief, 16-
II-2023, Nr. 9.

[7]. Es ist ein Begriff, den der heilige
Josefmaria häufig verwendet. Vgl.
zum Beispiel Der Weg, Nr. 638; 
Sämann, Nr. 107 und 587; Schmiede,
Nr. 838.

[8]. Vgl. Der heilige Josefmaria, 
Christus begegnen, Nr. 17.

[9]. Josemaría, Brief 27, Nr. 34, zitiert
in E. Burkhart - J. López, Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des Heiligen
Josefmaria, Köln 2015.

[10]. Vgl. F. Ocáriz, Hirtenbrief, 9-
I-2018, Nr. 8.

[11]. "Die Bildung, die wir das ganze
Leben hindurch empfangen, ist
anspruchsvoll in der Forderung,
eröffnet aber vor allem weite
Horizonte. Denn wenn es nur darum
ginge, zu fordern und gefordert zu
werden, könnte man versucht sein,



nur das Unerreichte sowie unsere
Fehler und Begrenzungen zu sehen
und dabei das Wesentliche zu
vergessen: die Liebe Gottes zu
uns" (F. Ocáriz, Pastoralbrief, 9-
I-2018, Nr. 11).

[12]. F. Ocáriz, Hirtenbrief, 9-I-2018,
Nr. 6.

[13]. Vgl. F. Ocáriz, Hirtenbrief, 1-
XI-2019, Nr. 14-17.

[14]. Der Begriff der besonderen
Freundschaft hat eine lange und
komplexe Geschichte in der
christlichen Tradition. Wie Basilius
von Caesarea erwähnt, hat er im
Westen eine besondere Entwicklung
erfahren, die mit der Nachfolge
Christi und den Werken der heiligen
Teresa von Avila und des heiligen
Franz von Sales beginnt. Zum
Verständnis dieses Begriffs durch
den heiligen Josefmaria, vgl. Der
Weg, historisch-kritische Ausgabe,
Nr. 366.



[15]. F. Ocáriz, Hirtenbrief, 28.10.2020,
Nr. 22.

[16]. Zusätzlich schreibt der heilige
Josefmaria: "Die Leiter würden einen
schweren Fehler begehen, wenn sie
zuließen, dass einer meiner Söhne
ohne wirkliche Not in eine Situation
geriete, die von ihm ein ständiges
Heldentum verlangte und außer Acht
ließen, dass solche Situationen
vorübergehend sein sollten und dass
man nach geeigneten Mitteln suchen
muss, um sie so schnell wie möglich
zu beenden" (Brief 27, Nr. 38).

[17]. Der heilige Josefmaria, Brief, 14.
Februar 1974, Nr. 2.

[18]. "Wenn Liebe da ist, wage ich zu
sagen, dass es nicht einmal nötig ist,
Vorsätze zu fassen. Meine Mutter hat
sich nie vorgenommen, mich zu
lieben, und Sie sollten sehen, wie
sehr sie mich liebte". (Der heilige
Josemaría, Aufzeichnungen eines
Familientreffens, , zitiert in S. Bernal,



Monseñor Josemaría Escrivá de
Balaguer. Aufzeichnungen über den
Gründer des Opus Dei. Köln 1978.

[19]. Vgl. der hl. Josemaría,
"Quadersteine" (27-VII-1937) in: Nach
innen wachsen, 227-232 (AGP,
Bibliothek, P12).

[20]. Der heilige Josefmaria, Freunde
Gottes, Nr. 296.

[21]. "Was wirklich ermüdet, meine
Kinder, ist der Stolz, das Kreisen um
das eigene Ich. Und er belastet nicht
nur, sondern hindert die Seele daran,
sich Gott nahe zu fühlen" (Seliger
Alvaro, in Crónica, XI-1989, S. 1141;
AGP, Biblioteca P01).

[22]. Der heilige Josefmaria, Schmiede,
Nr. 835.

[23]. Ibidem , Nr. 861.

[24]. F. Ocáriz, Hirtenbrief, 16-II-2023,
Nr. 3-6.



[25]. Ibidem, Nr. 7-8.

[26]. "Der heilige Josef ist wunderbar!
Er ist der Heilige der
hingebungsvollen Demut ..., des
ständigen Lächelns und des
Achselzuckens" (Der heilige
Josefmaria, zitiert in A. Vázquez de
Prada, Der Gründer des Opus Dei (III),
Köln 2008.

[27]. F. Ocáriz, Hirtenbrief, 28-X-2020,
Nr. 15.

[28]. Der heilige Josefmaria, Brief 27,
Nr. 39.

[29]. "Ihr seid alle so froh", hörte ich
jemand sagen,”so etwas hätte ich
nicht erwartet”. Seit eh und je sind
die Feinde Christi auf diabolische
Weise bestrebt, Gott hingegebene
Menschen als ‘Trauerklöße’
hinzustellen. Leider finden sie
manchmal Bestätigung durch die
triste ‘Tugend’ einiger ‘guter’
Christen. -Wir danken Dir, Herr, dass



Du unser Leben in Dienst hast
nehmen wollen damit wir durch nie
versiegende Freude eine solch üble
Karikatur auslöschen. –Und ich bitte
Dich auch darum, dass wir dies nie
aus den Augen verlieren!” (Sämann
Nr. 58).

[30]. Josemaría, Aufzeichnungen über
ein Treffen, 19-III-1961, in Crónica
II-1993, S. 189 (AGP, Biblioteca, P01).

[31]. Der heilige Josemaría, Gespräche,
Nr. 4.

[32]. Der selige Alvaro, Familienbriefe,
Nr. 377 (AGP, Bibliothek, P17).

[33]. F. Ocáriz, Hirtenbrief, 16-II-2023,
Nr. 14.

[34]. Der heilige Josefmaria, Der Weg,
Nr. 419.

[35]. Der heilige Josefmaria, Chronik
VII-1956, S. 7 (AGP, Bibliothek P01).



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/das-zentrum-zu-einem-
zuhause-machen-II/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/das-zentrum-zu-einem-zuhause-machen-II/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-zentrum-zu-einem-zuhause-machen-II/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-zentrum-zu-einem-zuhause-machen-II/

	Das Zentrum zu einem Zuhause machen II.

