
opusdei.org

Das Leben Mariens

Die Geburt Mariens in Texten
des Lehramts, der Kirchenväter
und der Heiligen

15.03.2010

DAS LEHRAMT

Die Heilige Schrift des Alten und
Neuen Testamentes und die
verehrungswürdige Überlieferung
zeigen die Aufgabe der Mutter des
Erlösers in der Heilsökonomie immer
klarer und legen sie anschaulich vor.
Die Bücher des Alten Testamentes
beschreiben die Heilsgeschichte,



durch die die Ankunft Christi in der
Welt in langsamem Voranschreiten
vorbe- reitet wird.

Diese ersten Dokumente, so wie sie
in der Kirche gelesen und im Licht
der weiteren und vollen Offenbarung
verstanden werden, bieten Schritt
für Schritt deutlicher die Gestalt der
Frau dar, der Mutter des Erlösers. Sie
ist in diesem Licht schon prophetisch
in der Verheißung vom Sieg über die
Schlange, die den in die Sünde
gefallenen Stammeltern gegeben
wurde (vgl. Gen 3,15), schattenhaft
angedeutet.

Ähnlich bedeutet sie die Jungfrau,
die empfangen und einen Sohn
gebären wird, dessen Namen
Emmanuel heißen wird (vgl. Jes 7,14;
vgl. Mich 5,2-3; Mt 1,22-23). Sie ragt
unter den Demütigen und Armen des
Herrn hervor, die das Heil mit
Vertrauen von ihm erhoffen und
empfangen. Mit ihr als der



erhabenen Tochter Sion ist
schließlich nach langer Erwartung
der Verheißung die Zeit erfüllt und
die neue HeiIsökonomie begonnen,
als der Sohn Gottes die
Menschennatur aus ihr annahm, um
durch die Mysterien seines Fleisches
den Menschen von der Sünde zu
befreien.

Dogm. Konst. Lumen gentium, Nr. 55

* * *

Betrachtet Maria, die schön ist wie
der Mond, pulchra ut luna. Das ist
eine Art und Weise, ihre erhabene
Schönheit auszudrücken. Wie schön
muss die allerseligste Jungfrau sein!
Wie oft hat uns die Schönheit eines
engelgleichen Antlitzes beeindruckt,
der Charme des Lächelns eines
Kindes, die Faszination eines reinen
Blickes! Sicher hat Gott in das Antlitz
seiner eigenen Mutter allen Glanz
seiner göttlichen Kunst hineingelegt.
Der Blick Marias! Das Lächeln



Marias! Die Liebenswürdigkeit
Marias! Die Majestät Marias, der
Königin des Himmels und der Erde!
So wie der Mond am dunklen
Himmel leuchtet, so übertrifft die
Schönheit Mariens alle Schönheit, die
neben ihr nur Schatten ist. Maria ist
die schönste unter allen Geschöpfen.
Auf ihrem Antlitz strahlt nicht nur
eine natürliche Schönheit. Gott hat
durch ein Wunder seiner Allmacht
ihre Seele mit der Fülle seines
Reichtums bekleidet und etwas von
seiner übermenschlichen und
göttlichen Würde in den Blick
Mariens gelegt. Ein Strahl der
Schönheit Gottes glänzt in den Augen
seiner Mutter.

Aber die Kirche vergleicht Maria
nicht nur mit dem Mond. Bezug
nehmend auf die Heilige Schrift (vgl. 
Hl 6, 10) greift sie ein noch
intensiveres Bild auf und ruft aus:
Du, Maria, bist electa ut sol,
auserwählt wie die Sonne! Das Licht



der Sonne ist ganz anders als das des
Mondes, es ist ein Licht, das Wärme
und Leben spendet. Der Mond strahlt
auf die großen Gletscher der Pole,
aber sie bleiben kompakt und
unfruchtbar, wie in den winterlichen
Mondnächten die Finsternis bleibt
und das Eis nicht schmilzt. Das
Mondlicht spendet keine Wärme und
kein Leben. Nur die Sonne ist eine
Quelle von Licht und Wärme. Nun,
Maria, die schön wie der Mond ist,
glänzt auch wie eine Sonne und
strahlt lebensspendende Wärme aus.
Wenn wir über sie sprechen, wenn
wir mit ihr sprechen, vergessen wir
nicht, dass sie wahrhaft unsere
Mutter ist, denn durch sie ist uns das
göttliche Leben zuteil geworden. Sie
hat uns Jesus gegeben, und mit Jesus
den Quell der Gnade selbst. Maria ist
Mittlerin und Spenderin der Gnaden.

Electa ut sol. Unter dem Licht und
mit der Wärme der Sonne erblühen
auf der Erde die Pflanzen und



bringen Frucht; unter dem Einfluss
und mit der Hilfe dieser Sonne, die
Maria ist, wachsen in der Seele die
guten Gedanken und bringen Frucht.
Vielleicht seid ihr bereits in diesem
Augenblick überflutet vom Charme,
der von der unbefleckten Jungfrau,
der Mutter der göttlichen Gnade, der
Mittlerin der Gnaden, ausgeht, da sie
die Königin der Welt ist.

Denkt noch einmal, geliebte Söhne
und Töchter, an eure
Lebensgeschichte. Entdeckt ihr nicht
ein Gewebe aus göttlichen Gnaden?
Dann sollt ihr bedenken, dass mit
diesen Gnaden Maria eingetreten ist.
In meinem Leben sind die Blumen
erblüht und die Früchte gereift dank
der Wärme dieser Herrin,
auserwählt wie die Sonne.

Pius XII. Radioansprache zur
Eröffnung des Marianischen Jahres,
8.12.1953

* * *



DIE STIMME DER KIRCHENVÄTER

«Er hieß Joachim und war aus dem
Hause des Königs und Propheten
David; seine Frau hieß Anna. Bis ins
hohe Alter war er kinderlos, weil
seine Frau unfruchtbar war. Und
doch wurde gerade sie der Ehre
würdig erachtet, nach der sich, dem
Gesetz des Mose gemäß, alle Frauen,
die gebären, sehnten, die Ehre, die
bis dahin keiner Frau ohne Kinder
gewährt worden war.

Joachim und Anna waren in der Tat
würdig, mit Worten und Taten geehrt
und verehrt zu werden; es war
bekannt, dass sie zum Geschlecht
Judas und Davids, zur
Nachkommenschaft von Königen
gehörten. Als sich die Stämme Juda
und Levi vereinigten, vermischten
sich der königliche und der
priesterliche Zweig. So steht es in
Bezug auf Joachim geschrieben, und
auch in Bezug auf Josef, mit dem sich



die Jungfrau Maria verlobte. Von
diesem wird direkt gesagt, dass er
aus dem Hause und Geschlecht
Davids stammte (vgl. Mt 1, 16; Lk 1,
5); aber bei beiden waren es so: der
eine stammte der Natur nach von
David ab, und der andere kraft des
Gesetzes, nach dem sie Leviten
waren.

Auch die glückselige Anna war ein
auserwählter Zweig desselben
Hauses. Das bedeutete von
vorneherein, dass der König, der aus
ihrer Tochter geboren werden
würde, als Gott und Mensch
Hoherpriester sein würde. Jedoch
war ihre Kinderlosigkeit für die
ehrwürdigen Eltern Mariens ein
Grund tiefen Schmerzes, sowohl
wegen des mosaischen Gesetzes als
auch wegen des Spotts einiger
törichter Menschen, dem sie
ausgesetzt waren. Sie wünschten also
sehnlich die Geburt eines
Nachkommen, der die Schande vor



ihren und der ganzen Welt Augen
löschen und sie so eines größeren
Ruhmes teilhaftig machen sollte.

Wie jene andere Anna, die Mutter
Samuels (vgl. 1 Sam 1, 11) machte
sich die glückselige Anna auf und
ging zum Tempel, um den Schöpfer
des Alls anzuflehen, ihr ein Kind zu
gewähren, das sie ihm, da sie ihn als
Gabe empfangen hatte, weihen
würde. Auch der glückselige Joachim
war nicht passiv, sondern bat Gott,
ihn von der Kinderlosigkeit zu
erlösen.

Der milde Herrscher, der großzügige
Urheber aller Gaben, hörte das Gebet
des Gerechten und sandte den
Eheleuten eine Botschaft. Zuerst an
Joachim, während dieser im Tempel
betete. Er ließ ihn eine Stimme vom
Himmel hören, die ihm sagte: „Du
wirst eine Tochter haben, ein Ruhm
für dich und die ganze Welt.“
Dasselbe wurde der glückseligen



Anna verkündet, die nicht aufgehört
hatte, mit heißen Tränen zu Gott zu
beten. Auch ihr wurde von Gott eine
Botschaft überbracht, während sie
ihm im Garten unter Bitten und
Flehen Opfer darbrachte. Der Engel
Gottes kam zu ihr und sagte: „Gott
hat dein Gebet erhört; du wirst die
Verkünderin der Freude gebären
und sie Maria nennen, denn aus ihr
wird das Heil der ganzen Welt
hervorgehen.“

Nach der Botschaft wurde sie
schwanger, und aus der
unfruchtbaren Anna wurde Maria
geboren, die alles hell macht. Das ist
nämlich die Übersetzung des
Namens Maria: „Erleuchterin“.
Damals wurden die ehrwürdigen
Eltern des glücklichen und heiligen
Kindes von übergroßer Freude
erfüllt. Joachim veranstaltete ein
Festessen und lud alle Nachbarn,
törichte und weise, ein. Und alle



rühmten Gott, der durch sie ein
großes Wunder gewirkt hatte.

So verwandelte sich die
Niedergeschlagenheit Annas in
Ruhm, in den Ruhm, zur Pforte der
Pforte Gottes zu werden, Pforte ihres
Lebens und Beginn ihres ruhmvollen
Daseins».

Das Leben Mariens, Maximus
Confessor zugeschrieben (7.
Jahrhundert)

Die genannten Ereignisse sind von
apokryphen Schriften inspiriert, vor
allem vom „Protoevangelium des
Jakobus“, das auf das 2. Jahrhundert
zurückgeht.

* * *

DIE STIMME DER HEILIGEN

«Geliebte Brüder, ein Mann und eine
Frau waren die Ursache eines großen
Schadens; aber, Dank sei Gott, durch



einen Mann und eine Frau wurde
auch alles wiederhergestellt. Und
dazu mit einem Zuwachs an Gnaden.
Denn die Gabe war der Schuld nicht
gleich, sondern die Größe der
Wohltat übertrifft den geschätzten
Schaden.

So zerbrach der überaus kluge und
milde Künstler nicht endgültig, was
geborsten war, sondern stellte es in
allen Hinsichten noch
nutzbringender wieder her, indem er
aus dem alten einen neuen Adam
schuf und Eva in Maria umbildete.

Sicher hätte Christus genügen
können, denn all unser Genügen
kommt von Ihm; aber es war für uns
nicht gut, dass der Mensch alleine sei
(vgl. Gen 2, 18). Es war um vieles
angebrachter, dass zu unserer
Wiederherstellung das eine wie das
andere Geschlecht beitrügen, da
weder das eine noch das andere bei
unserem Verderben fehlten. Der



Mensch Christus Jesus ist ein treuer
und mächtiger Mittler zwischen Gott
und den Menschen, aber die
Menschen achten in Ihm eine
göttliche Majestät. Die Menschheit
scheint in der Gottheit aufgesogen zu
sein, nicht weil sich die Substanz
geändert hätte, sondern weil seine
Tugenden vergöttlicht sind. Nicht
nur seine Barmherzigkeit wird
besungen, sondern auch seine
Gerechtigkeit, denn auch wenn er
durch sein Leiden das Mitleid lernte
und barmherzig wurde (vgl. Hebr 5,
8), so besitzt er doch zugleich die
richterliche Macht. Und schließlich
ist unser Gott ein verzehrendes
Feuer. Wie sehr mag der Sünder
fürchten, ihm gegenüber zu treten,
kann er doch in der Gegenwart
Gottes vergehen, wie der Wachs in
Gegenwart des Feuers dahin
schmilzt?

So scheint also die unter allen
Frauen gesegnete Frau nicht



überflüssig zu sein, denn man
erkennt ganz klar, welche Rolle ihr
beim Werk unserer Versöhnung
zukommt, weil wir neben diesem
höchsten Mittler wiederum einen
Mittler brauchen und niemand diese
Aufgabe so zu unserem Nutzen
erfüllen kann wie Maria. Eva war
eine allzu grausame Mittlerin, durch
die die alte Schlange dem Mann das
schreckliche Gift einflößte. Maria
aber ist treu, sie, die das Gegengift
des Heiles allen Männern und
Frauen zu trinken gab. Jene war das
Werkzeug der Verführung, diese der
Sühne; jene verführte zum
Verderben, diese führte die Erlösung
ein. Was befürchtet die menschliche
Schwachheit, zu Maria zu gelangen?
In ihr ist nichts Strenges, nichts
Erschreckendes; alles ist süß und
schenkt allen Milch und Wolle.

Studiere sorgfältig das ganze
Evangelium, und solltest du in Maria
Härte oder rauen Tadel oder das



Zeichen einer noch so leichten
Verärgerung finden, so traue ihr
fortan nicht mehr, sondern fürchte,
zu ihr zu gelangen. Wenn du aber
(und so ist es in Wirklichkeit) findest,
dass alles, was zu ihr gehört, voller
Mutterliebe und Barmherzigkeit,
voller Milde und Anmut ist, dann
danke es jenem Herrn, der dir in
seiner gütigen Barmherzigkeit eine
solche Mittlerin gegeben hat, in der
es nichts geben kann, was Furcht
einflößt. Sie ist allen alles geworden;
sie wurde durch ihre überreiche
Liebe die Schuldnerin von Weisen
und Unwissenden. Allen öffnet sie
den Schoß des Erbarmens, damit alle
von ihrer Fülle empfangen: der
Gefangene Befreiung, der Kranke
Heilung, der Bekümmerte Trost, der
Sünder Vergebung, der Gerechte
Gnade, der Engel Freude; schließlich
die ganze Dreieinigkeit Ehre und
Ruhm; und die Person des Sohnes
selbst empfängt von ihr die Substanz
des menschlichen Fleisches, damit es



niemanden gibt, der nicht Anteil
hätte an seiner Wärme».

Hl. Bernhard (12. Jahrhundert)

Predigt am Sonntag nach Mariä
Himmelfahrt, 1-2

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/das-leben-mariens/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/das-leben-mariens/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-leben-mariens/

	Das Leben Mariens

