
opusdei.org

Das habt ihr mir
getan - Die Werke
der leiblichen
Barmherzigkeit

In diesem Beitrag geht es um
die leiblichen Werke der
Barmherzigkeit. Ein Christ
kann die Be-dürfnisse anderer
nicht ignorieren. Auch nicht
derjenigen, die ihm fremd sind,
denn in ihnen ruft Christus
nach Hilfe.

18.03.2017



Unser Gott hat sich nicht darauf
beschränkt zu sagen, dass er uns
liebt. Er selbst hat uns geformt aus
dem Staub der Erde[1]; „es waren
Gottes Hände, die uns geformt
haben: Gott als Handwerker“[2]. Er
schuf uns nach seinem Bild und
Gleichnis, und er wollte sogar „einer
von uns“[3] werden: Und so ist das
Wort Fleisch geworden. Er hat mit
seinen Händen gearbeitet, hat auf
seine Schultern die ganze Last der
Jahrhunderte geladen und hat für
alle Ewigkeit die Wunden seiner
Passion behalten wollen als Zeichen
seiner getreuen Liebe. Daher kommt
es, dass wir Christen uns nicht nur
Kinder Gottes nennen, sondern es
auch sind[4]. Für Gott und für seine
Kinder „kann die Liebe nie ein
abstrakter Begriff sein. Aus ihrer
Natur heraus ist sie stets konkrete
Wirklichkeit: Absichten,
Einstellungen und Verhalten, die sich
im tagtäglichen Handeln
bewähren“[5]. Der hl. Josefmaria



warnte vor jenen, die im Christsein
nur ein Bündel von Andachten
oder Frömmigkeitsübungen sehen,
ohne zu begreifen, dass es die
Situationen des täglichen Lebens,
ein Gespür für die Not der anderen
und die Beseitigung der
Ungerechtigkeit einschließt. Mir
scheint, dass Menschen mit dieser
Mentalität noch nicht begriffen
haben, was es bedeutet, dass der
Sohn Gottes Mensch geworden ist,
dass er Leib, Seele und Stimme des
Menschen angenommen und unser
Los bis zur letzten Zerreißprobe
des Todes geteilt hat[6].

Zur Barmherzigkeit berufen

In der Szene des Jüngsten Gerichts,
die Jesus im Evangelium vorstellt,
fragen die Gerechten als auch die
Ungerechten erstaunt – sowohl sich
selbst wie auch den Menschensohn,
wann sie ihn hungrig, nackt, krank
gesehen und ihm geholfen haben



oder nicht[7]. Der Herr antwortet: 
Amen, ich sage euch: Was ihr für
einen meiner geringsten Brüder getan
habt, das habt ihr mir getan.[8] Das
ist keine schöne Redeweise, als
wollte der Herr uns nur anregen, an
ihn zu denken und seinem Beispiel
der Barmherzigkeit zu folgen. Jesus
sagt feierlich: Amen, ich sage euch … 
das habt ihr mir getan. Er „hat sich
auf gewisse Weise mit jedem
Menschen vereint“[9], ja, er hat die
Liebe bis zum Ende gelebt: Es gibt
keine größere Liebe, als wenn einer
sein Leben für seine Freunde hingibt.
[10] Christsein heißt, in diese
Bedingungslosigkeit der Liebe Gottes
einzutreten, sich fangen zu lassen
von der „immer größeren Liebe
Gottes“[11].

In diesem Abschnitt des Evangeliums
spricht Christus von Hunger, Durst,
Fremdheit, Nacktheit, Krankheit und
Gefängnis[12]. Bei den Werken der
Barmherzigkeit geht es um dieselben



Themen, die die Kirchenväter häufig
kommentierten. Sie unterschieden
bald zwischen leiblichen und
geistigen Werken der
Barmherzigkeit, ohne damit
natürlich alle Situationen der
Bedürftigkeit erfassen zu wollen. Im
Lauf der Jahrhunderte wurde den
ursprünglichen Werken der
Barmherzigkeit die Pflicht
hinzugefügt, die Toten zu bestatten
und das dazugehörige geistige Werk,
das Gebet für die Lebenden und die
Verstorbenen. In den folgenden
beiden Artikeln wollen wir diese
Werke besprechen, in denen die
christliche Weisheit unsere Berufung
zur Barmherzigkeit
zusammengefasst hat. Denn es
handelt sich um eine Berufung – eine
allgemeine Berufung –, wenn
Christus zu seinen Jüngern aller
Zeiten sagt:Seid barmherzig, wie es
auch euer Vater ist.[13] Die Werke
der Barmherzigkeit entfalten vor uns
den Inhalt dieser Berufung. „Es wäre



schön, wenn ihr sie auswendig
lernen würdet – empfahl der Papst
neulich – dann ist es leichter, sie
auch zu tun!“[14]

Solidarität

Wenn wir über die Werke der
leiblichen Barmherzigkeit
nachdenken und in unsere
Umgebung schauen, meinen wir
vielleicht im ersten Augenblick, dass
es nicht viele Situationen gibt, in
denen wir sie üben können. Vor
Jahrhunderten war das menschliche
Leben viel öfter den Kräften der
Natur, der Willkür der Menschen
und der Schwäche des Körpers
ausgesetzt. Heute hingegen gibt es
viele Länder, in denen es – außer in
Notsituationen oder bei
Naturkatastrophen – nicht
unmittelbar nötig ist, einen Toten zu
begraben oder jemanden zu
beherbergen, weil staatliche
Organisationen diese Dienste



übernehmen. Und dennoch
existieren viele Orte auf dieser Erde,
an denen jedes dieser Werke der
Barmherzigkeit an der Tagesordnung
ist. Sogar in den hochentwickelten
Ländern gibt es trotz der
funktionierenden sozialen Dienste so
manche Situationen großer
materieller Not – die sogenannte 
vierte Welt. Wir alle müssen uns
dieser Wirklichkeit bewusst werden
und überlegen, wie wir dazu
beitragen können, die Not zu lindern.
Wir müssen die Augen offenhalten
und umherschauen, um den
unaufhörlichen Anruf Gottes
wahrzunehmen, den er durch die
Menschen, die uns umgeben, an
uns richtet. Die Menschen dürfen
uns nicht gleichgültig sein; wir
dürfen uns nicht einschließen in
unserer eigenen kleinen Welt. So
hat Jesus nicht gelebt. Immer
wieder spricht das Evangelium
von seiner Barmherzigkeit, von
seiner Fähigkeit, am Leid und an



den Bedürfnissen seiner
Mitmenschen Anteil zu nehmen.
[15]

Die erste Forderung der leiblichen
Werke der Barmherzigkeit betrifft
die Solidarität mit allen, die leiden,
selbst wenn wir sie nicht kennen. 
Wir sind nicht nur besorgt wegen
der Probleme jedes
Einzelnen,sondern wir
solidarisieren uns voll und ganz
mit den anderen Bürgern in den
allgemeinen Katastrophen und
Notlagen, die uns genauso
nahegehen.[16] Auf den ersten Blick
könnte es scheinen, dass diese
Haltung zwar lobenswert, aber
nutzlos ist. Doch die Solidarität ist
der humus, auf dem die
Barmherzigkeit sich voll entfalten
kann. Sprachlich abgeleitet vom
lateinischen solidum bezeichnet
Solidarität die Überzeugung, einem
Ganzen anzugehören, was dazu
führt, dass wir die Nöte der anderen



als unsere eigenen betrachten. Auch
wenn dieser Begriff schon im rein
Menschlichen bedeutsam ist, so
entfaltet er für den Christen seinen
ganzen Sinn. Ihr gehört nicht euch
selbst[17], schreibt der hl. Paulus den
Korinthern. Diese Aussage könnte
den heutigen Menschen erschrecken
und als Bedrohung seiner Autonomie
empfunden werden. Aber eigentlich
sagt sie uns nur mit einem Ausdruck,
den die letzten Päpste häufig
gebrauchten, dass die Menschheit,
insbesondere die Kirche, eine „große
Familie“[18] ist.

Die Bruderliebe soll bleiben… Denkt
an die Gefangenen, als wäret ihr
mitgefangen; denkt an die
Misshandelten, denn auch ihr lebt
noch in eurem irdischen Leib[19].
Wenn es auch nicht möglich ist, um
die Leiden jedes Menschen zu
wissen, geschweige denn, überall
Abhilfe zu schaffen, darf der Christ
ihnen gegenüber nicht gleichgültig



sein, weil er mit dem Herzen Gottes
liebt. Gott ist größer als unser Herz,
und er weiß alles[20]. Wenn wir in
der Hl. Messe den Vater bitten:
„Stärke uns durch den Leib und das
Blut deines Sohnes und erfülle uns
mit seinem Heiligen Geist, damit wir
ein Leib und ein Geist werden in
Christus“[21], schauen wir auf die
Fülle dessen, was schon eine
Wirklichkeit ist, die leise wächst „wie
ein Wald, in dem die Bäume
Solidarität, Verbindung, Vertrauen,
Stütze, Sicherheit, dankbare
Nüchternheit und Freundschaft
bedeuten“[22].

Die eigentlich christliche Solidarität
konkretisiert sich also an erster Stelle
im Gebet. Der Vater hat uns oft daran
erinnert für die zu beten, die leiden,
wenn wir davon erfahren. Meistens
werden wir die Früchte dieses
Gebets – das auch Arbeit und Opfer
beinhaltet – nicht sehen, aber wir
sind gewiss: „All das kreist um die



Welt als eine lebendige Kraft“[23].
Aus diesem Grund enthält das
Römische Messbuch eine große Zahl
an Messen für die verschiedensten
Anliegen, die Anlässe für alle Werke
der Barmherzigkeit berücksichtigen.
Die Fürbitten am Ende des
Wortgottesdienstes wecken in uns die
Sorge für alle Gemeinden[24] und für
alle Menschen, so dass wir mit dem
hl. Paulus sagen können:Wer kommt
zu Fall, ohne dass ich von Sorge
verzehrt werde? Wer leidet unter
seiner Schwachheit, ohne dass ich mit
ihm leide?[25]

Solidarität besteht auch „aus
einfachen alltäglichen Gesten, die die
Logik der Gewalt, der Ausnutzung,
des Egoismus durchbrechen.
Indessen ist die Welt des wütenden
Konsums zugleich die Welt, in der
das Leben in all seinen Formen
schlecht behandelt wird“[26].



In früherer Zeit war es in vielen
Familien üblich, Brot, das auf den
Boden gefallen war, zu küssen. Auf
diese Weise gab man ein Zeichen der
Anerkennung der Arbeit, die nötig
war zur Erzeugung dieses
Nahrungsmittels, und man dankte
dafür, zu essen zu haben. Hungrige
speisenbeinhaltet auch, zu essen, was
auf den Tisch kommt, uns
launenhafte Wünsche diesbezüglich
zu versagen, Speisereste kreativ zu
verwerten. Dürstenden zu trinken
geben könnte uns dazu führen,
unnötigen Verbrauch von Wasser,
das an vielenOrten sehr knapp
ist[27], zu vermeiden. Nackte
bekleiden heißt auch, die Kleidung
pflegen, sie in der Familie, unter
Geschwistern, weiterzuverwenden,
nicht immer den letzten Schrei der
Mode haben zu wollen etc.

Diese kleinen – oder auch nicht so
kleinen – Verzichte können uns
ermöglichen, Spenden zu geben, um



Bedürftigen eine Freude zu machen,
wie der hl. Josefmaria die Jungen des
hl. Rafael lehrte, oder in
humanitären Notsituationen Abhilfe
zu schaffen. Vor einigen Monaten
sagte uns der Papst: „Wenn das
Jubeljahr nicht bis zum Geldbeutel
gelangt, dann ist es kein echtes
Jubeljahr.“[28]

Gastfreundschaft: den Schwachen
nicht allein lassen

Vor allem mit ihrem Beispiel können
Eltern ihren Kindern beibringen, so
zu leben (…), dass sieihren
Egoismus überwinden lernen und
einen Teil ihrer Zeit großzügig
denen widmen, die es schwerer
haben als sie und dass sie lernen,
in einer ihrem Alter
entsprechenden
Betätigungmenschlich und
übernatürlich für die anderen da
zu sein[29].



Da die Liebe einer Rangordnung folgt
– denn es wäre falsch, wenn man
sich sehr um Fremde kümmern, die
Nahestehenden aber vernachlässigen
würde -, beginnt die Überwindung
des Egoismus normalerweise im
eigenen Zuhause. Wir alle, ob jung
oder alt, müssen lernen, die kleinen
täglichen Nöte der anderen, die mit
uns zusammen leben,
wahrzunehmen. Ganz besonders
wichtig ist es, die Familienmitglieder
und Freunde, die krank sind, nicht
allein zu lassen. Es genügt nicht, ihre
Leiden als einen Unfall anzusehen,
zu dessen Behebung man bloß
technische Lösungen finden müsste.
„Verwirf mich nicht, wenn ich alt bin,
verlass mich nicht, wenn meine Kräfte
schwinden (Ps. 71, 9). Das ist der Ruf
des alten Menschen, der fürchtet,
vergessen und verschmäht zu
werden“[30]. Die großen Fortschritte
der Wissenschaft erleichtern die
Lebensbedingungen der Kranken,
aber keiner von ihnen vermag die



menschliche Nähe dessen zu
ersetzen, der im Kranken keine Last
sieht, sondern Christus, der
vorübergeht, Christus, der unsere
Liebe braucht. Die Kranken sind
wirklich Er[31], schrieb der hl.
Josefmaria in seiner Kühnheit, die
den fordernden Ruf des Herrn
wiedergibt: Wahrlich, ich sage euch…,
das habt ihr mir getan[32].

Wann haben wir dich krank oder im
Gefängnis gesehen und sind zu dir
gekommen?[33]. Manchmal kann es
schwerfallen, Gott in dem
Menschenzu sehen, der leidet, weil
dieser missgestimmt oder enttäuscht
ist oder weil er fordernd oder
egoistisch wirkt. Aber der Kranke
verdient unsere Liebe gerade wegen
seiner Schwäche. Ein Schimmer des
Übernatürlichen erhellt die Züge des
Kranken, er ähnelt dem leidenden
Christus, der so sehr entstellt ist: Er
hatte keine schöne und edle Gestalt,
sodass wir ihn anschauen mochten.



Er sah nicht so aus, dass wir Gefallen
fanden an ihm[34].

Die Pflege kranker, alter oder
sterbender Menschen verlangt ein
hohes Maß an Geduld und
Großzügigkeit mit der Zeit,
besonders wenn die Krankheit
langwierig ist. Der barmherzige
Samariter „hatte auch
Verpflichtungen und Dinge, die er
erledigen musste“[35]. Aber denen,
die – wie er – sich nicht kaltherzig
aus der Verantwortung ziehen und
die Schwachen, die nicht mehr zu
viel nütze sind, beiseiteschieben, sagt
der Herr: Selig seid ihr, wenn ihr das
wisst und danach handelt[36]. Denen,
die sich um die Schwachen
gekümmert haben, schenkt Gott
seine ganze Zärtlichkeit: Kommt her,
die ihr von meinem Vater gesegnet
seid[37].

„Das Maß der Humanität bestimmt
sich ganz wesentlich im Verhältnis



zum Leid und zum Leidenden. Das
gilt für den Einzelnen wie für die
Gesellschaft. Eine Gesellschaft, die
die Leidenden nicht annehmen und
nicht im Mit-leiden helfen kann, Leid
auch von innen zu teilen und zu
tragen, ist eine grausame und
inhumane Gesellschaft“[38]. Insofern
gibt uns der Umgang mit Kranken die
Menschlichkeit zurück, die wir dem
hektischen Rhythmus des Alltags
entgegensetzen müssen. Sie erinnern
uns nämlich daran, dass Menschen
wichtiger sind als Sachen, das Leben
wichtiger als störungsfreies
Funktionieren.

Es gibt Menschen, die einen Großteil
ihrer Zeit Kranken oder anderen
Leidenden widmen, ohne
Anerkennung dafür zu erwarten,
weil Gott sie zu dieser Aufgabe ruft
oder weil sie sich dafür entschieden
haben. Auch wenn sie nicht in
Reiseführern auftauchen, sind sie
echter Teil unseres Weltkulturerbes,



denn sie lehren uns, dass wir auf
Erden sind, um uns um andere zu
kümmern[39]. Das ist der zeitlose
Sinn der Gastfreundschaft, der
Annahme des anderen.

Selten wird es vorkommen, dass wir
einen Verstorbenen bestatten
müssen, aber wir können ihn und
seine Familie auf seinem letzten Weg
begleiten. Die Teilnahme an einem
Begräbnis ist immer mehr als eine
soziale Verpflichtung. Wenn wir der
Sache auf den Grund gehen,
erkennen wir, dass es eine echt
menschliche Geste ist, die den Blick
auf die Ewigkeit richtet. „Und auch
hier schenkt die Barmherzigkeit
dem, der geht, und dem, der bleibt,
Frieden, da sie uns spüren lässt, dass
Gott größer ist als der Tod und dass,
wenn wir in ihm bleiben, auch der
letzte Abschied ein »Auf
Wiedersehen« ist…“[40].

Kreativität: nutzen, was da ist



Familien, die vor dem Krieg flüchten
und ihr Land verlassen, Menschen
ohne Arbeit, „Gefangene in neuen
Formen der Sklaverei der modernen
Gesellschaft“[41] z.B. in Drogen oder
Spielsucht, im Hedonismus… Es gibt
viele materielle Nöte in unserem
Umfeld. Man weiß kaum, wo man
anfangen soll. Aber die Erfahrung
zeigt, dass viele kleine Initiativen, die
darauf ausgerichtet sind, einer
Notsituation in unserer nächsten
Umgebung abzuhelfen, am Ende viel
Gutes bewirken. Man beginnt mit
dem, was man hat und was man
kann für den, der darum bittet;
oftmals mehr mit gutem Willen und
Kreativität als mit viel Zeit, Geld oder
Unterstützung von öffentlichen
Stellen. Barmherzigkeit findet
Erbarmen[42], sie steckt an. Es erfüllt
sich das Gleichnis vom Senfkorn: Es
ist das kleinste von allen
Samenkörnern; sobald es aber
hochgewachsen ist, ist es größer als
die anderen Gewächse und wird zu



einem Baum, sodass die Vögel des
Himmels kommen und in seinen
Zweigen nisten[43].

Die Bedürfnisse jedes Ortes und die
Möglichkeiten des Einzelnen sind
sehr unterschiedlich. Am besten ist
es, zu tun, was in Reichweite liegt
und zu arbeiten beginnen.
Manchmal öffnen sich, schneller als
man dachte, Türen, die verschlossen
schienen. Und dann kommt man zu
den in Süchten Gefangenen, den
Abhängigen, die verlassen sind und
wie Abschaum einer Welt, die sie
ausgestoßen hat, als sie auf Abwege
gerieten.

Es gibt Leute, die überfrachtet sind
mit Arbeit und die keine Möglichkeit
sehen, sich solchen Aufgaben zu
widmen, und doch plötzlich
entdecken, wie sie einen Teil ihrer
Zeit anderen widmen können, um sie
aus ihrem sinnlos scheinenden
Leben herauszuholen. Synergie-



Effekte entstehen: Jemand hat nur
wenig Zeit, dafür aber Wissen und
Beziehungen…Ein anderer, der
weniger gut organisieren kann, setzt
seine Arbeitskraft ein. Pensionierten
eröffnet sich das Panorama einer
zweiten Jugend, weil sie die
Möglichkeit haben, viel von ihrer
Lebenserfahrung weiterzugeben.
„Alle Menschen können, unabhängig
von ihrem Bildungsgrad oder ihrer
finanziellen Situation, einen Beitrag
leisten zum Aufbau einer
gerechteren, brüderlicheren
Gesellschaft. Ich glaube, dass jeder
viel lernen kann von der
Großzügigkeit und Solidarität der
einfachsten Leute, die mit ihrer
volkstümlichen Weisheit, die unsere
Welt so sehr braucht, es verstehen,
‚die Suppe mit etwas Wasser zu
verlängern’.“[44]

In Erinnerung an seine ersten Jahre
als Priester in Madrid erzählte unser
Vater, wie er zu den Obdachlosen



ging, um Tränen zu trocknen und
denen zu helfen, die
Hilfebenötigten, die Kinder, die
Alten und Kranken liebevoll zu
behandeln; und das wurde oft
auch von Herzen erwidert…,
gelegentlich flogen mir auch Steine
nach[45]. Und er dachte dabei an die
heutigen Initiativen, die zusammen
mit denen so vieler Christen und
anderer Menschen eine Wirklichkeit
an vielen Orten dieser Welt
darstellen und die weiter wachsen
müssen quasi fluvium pacis, wie ein
Strom des Friedens[46]. Heute ist
das für mich wie ein Traum, ein
wunderbarer Traum, was ich in
vielen Vorstadtvierteln großer
Städte erlebe, wo wir die Leute
herzlich behandeln und ihnen in
die Augen sehen, mit ihnen von Du
zu Du sprechen, denn wir sind ja
alle gleich.[47]

Carlos Ayxelá



[1] Vgl.Gen 2, 7; Weish 7, 1.

[2] Papst Franziskus, Homilie in
Santa Marta, 12.11.13.

[3] 2. Vatikan. Konzil, Pastoralkonst. 
Gaudium et spes (7.12.1965), Nr.22.

[4] Vgl. 1 Joh 3, 1.

[5] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiae Vultus (11.4.2015), Nr.
9.

[6] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 98.

[7] Vgl. Mt 25, 36-44.

[8]Mt 25, 40.

[9] 2. Vatikan. Konzil, Gaudium et
spes, Nr. 22.

[10] Joh 15, 13.



[11] Papst Franziskus, Apostol.
Schreiben Evangelii gaudium
(24.11.2013), Nr. 6; vgl. hl. Joh. Paul
II., Enz. Redemptor hominis
(4.3.1979), Nr. 9.

[12] Vgl.Mt 25, 35-36.

[13] Lk 6, 36.

[14] Papst Franziskus, Angelus,
13.3.2016.

[15] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 146.

[16] Brief 14.2.1950, Nr. 2; zitiert in
Burkhart, E.; Lopez, J. Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des hl.
Josefmaria, 2, Adamas, Köln, 2016, S.
318.

[17] 1 Kor 6, 19.

[18] Vgl. z.B. sel. Paul VI., Botschaft
an die Generalversammlung der
Vereinten Nationen, 24.5.1978; hl.
Joh. Paul II., Enz. Dives in



misericordia (30.11.1980), 4, 12;
Benedikt XVI., Botschaft zum 41.
Weltfriedenstag, 8.12.2007.

[19] Hebr 13, 1-3.

[20] 1 Joh 3, 20.

[21] Römisches Messbuch,
Eucharistisches Hochgebet III.

[22] Papst Franziskus, Ansprache,
28.11.2014.

[23] Papst Franziskus, Evangelii
gaudium, Nr. 279.

[24] 2 Kor 11, 28.

[25] 2 Kor 11, 29.

[26] Papst Franziskus, Enz. Laudatus
sí (24.5.2015), Nr. 230.

[27] Vgl. ebd., Nr. 27-31.

[28] Papst Franziskus, Audienz,
10.02.2016.



[29] Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr.
111.

[30] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Amoris laetitia (19.3.2016),
Nr. 191.

[31] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 419.

[32] Mt 25, 40.

[33] Ebd.

[34] Jes 53, 2.

[35] Papst Franziskus, Audienz,
27.04.2016.

[36] Joh 13, 17.

[37] Mt 25, 34.

[38] Benedikt XVI., Enz. Spe salvi
(30.11.2007), Nr. 38.

[39] Vgl. Papst Franziskus, Evangelii
gaudium, Nr. 209.



[40] Papst Franziskus, Audienz,
10.9.2014.

[41] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiae Vultus, Nr. 16.

[42] Vg. Mt 5, 7.

[43]Mt 13, 32.

[44] Papst Franziskus,
Videobotschaft, 1.1.2015.

[45] Hl. Josefmaria, Notizen aus
einem Beisammensein, 1.10.1967 (zit.
in S. Bernal, Mons. Escrivá de
Balaguer. Aufzeichnungen über den
Gründer desOpus Dei; Adamas 1976,
S. 181.

[46]Jes 66, 12 (Vg).

[47] Hl.Josefmaria, Notizen aus
einem Beisammensein, 1.10.1967 (zit.
in S. Bernal, Mons. Escrivá de
Balaguer. Aufzeichnungen über den
Gründer desOpus Dei; Adamas 1976,
S. 181.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-
werke-der-leiblichen-ba/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-werke-der-leiblichen-ba/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-werke-der-leiblichen-ba/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-werke-der-leiblichen-ba/

	Das habt ihr mir getan - Die Werke der leiblichen Barmherzigkeit

