opusdei.org

Das habt ihr mir
getan - Die Werke
der leiblichen
Barmherzigkeit

In diesem Beitrag geht es um
die leiblichen Werke der
Barmbherzigkeit. Ein Christ
kann die Be-durfnisse anderer
nicht ignorieren. Auch nicht
derjenigen, die ihm fremd sind,
denn in ihnen ruft Christus
nach Hilfe.

18.03.2017



Unser Gott hat sich nicht darauf
beschrankt zu sagen, dass er uns
liebt. Er selbst hat uns geformt aus
dem Staub der Erde[1]; ,,es waren
Gottes Hande, die uns geformt
haben: Gott als Handwerker“[2]. Er
schuf uns nach seinem Bild und
Gleichnis, und er wollte sogar ,einer
von uns“[3] werden: Und so ist das
Wort Fleisch geworden. Er hat mit
seinen Handen gearbeitet, hat auf
seine Schultern die ganze Last der
Jahrhunderte geladen und hat fur
alle Ewigkeit die Wunden seiner
Passion behalten wollen als Zeichen
seiner getreuen Liebe. Daher kommt
es, dass wir Christen uns nicht nur
Kinder Gottes nennen, sondern es
auch sind[4]. Fur Gott und fiir seine
Kinder ,kann die Liebe nie ein
abstrakter Begriff sein. Aus ihrer
Natur heraus ist sie stets konkrete
Wirklichkeit: Absichten,
Einstellungen und Verhalten, die sich
im tagtaglichen Handeln
bewdhren“[5]. Der hl. Josefmaria



warnte vor jenen, die im Christsein
nur ein Biindel von Andachten
oder Frommigkeitsiibungen sehen,
ohne zu begreifen, dass es die
Situationen des tdglichen Lebens,
ein Gespiir fiir die Not der anderen
und die Beseitigung der
Ungerechtigkeit einschlief3t. Mir
scheint, dass Menschen mit dieser
Mentalitat noch nicht begriffen
haben, was es bedeutet, dass der
Sohn Gottes Mensch geworden ist,
dass er Leib, Seele und Stimme des
Menschen angenommen und unser
Los bis zur letzten Zerreifsprobe
des Todes geteilt hat[6].

Zur Barmherzigkeit berufen

In der Szene des Jungsten Gerichts,
die Jesus im Evangelium vorstellt,
fragen die Gerechten als auch die
Ungerechten erstaunt — sowohl sich
selbst wie auch den Menschensohn,
wann sie ihn hungrig, nackt, krank
gesehen und ihm geholfen haben



oder nicht[7]. Der Herr antwortet:
Amen, ich sage euch: Was ihr fiir
einen meiner geringsten Briider getan
habt, das habt ihr mir getan.[8] Das
ist keine schone Redeweise, als
wollte der Herr uns nur anregen, an
ihn zu denken und seinem Beispiel
der Barmherzigkeit zu folgen. Jesus
sagt feierlich: Amen, ich sage euch ...
das habt ihr mir getan. Er ,hat sich
auf gewisse Weise mit jedem
Menschen vereint“[9], ja, er hat die
Liebe bis zum Ende gelebt: Es gibt
keine grofsere Liebe, als wenn einer
sein Leben fiir seine Freunde hingibt.
[10] Christsein heifdt, in diese
Bedingungslosigkeit der Liebe Gottes
einzutreten, sich fangen zu lassen
von der ,immer grofSeren Liebe
Gottes“[11].

In diesem Abschnitt des Evangeliums
spricht Christus von Hunger, Durst,
Fremdheit, Nacktheit, Krankheit und
Gefangnis[12]. Bei den Werken der
Barmherzigkeit geht es um dieselben



Themen, die die Kirchenvéater hiufig
kommentierten. Sie unterschieden
bald zwischen leiblichen und
geistigen Werken der
Barmherzigkeit, ohne damit
naturlich alle Situationen der
Bedurftigkeit erfassen zu wollen. Im
Lauf der Jahrhunderte wurde den
ursprunglichen Werken der
Barmherzigkeit die Pflicht
hinzugefligt, die Toten zu bestatten
und das dazugehorige geistige Werk,
das Gebet fiir die Lebenden und die
Verstorbenen. In den folgenden
beiden Artikeln wollen wir diese
Werke besprechen, in denen die
christliche Weisheit unsere Berufung
zur Barmherzigkeit
zusammengefasst hat. Denn es
handelt sich um eine Berufung - eine
allgemeine Berufung —, wenn
Christus zu seinen Jungern aller
Zeiten sagt:Seid barmherzig, wie es
auch euer Vater ist.[13] Die Werke
der Barmherzigkeit entfalten vor uns
den Inhalt dieser Berufung. ,,Es wére



schon, wenn ihr sie auswendig
lernen wiirdet — empfahl der Papst
neulich — dann ist es leichter, sie
auch zu tun!“[14]

Solidaritat

Wenn wir uber die Werke der
leiblichen Barmherzigkeit
nachdenken und in unsere
Umgebung schauen, meinen wir
vielleicht im ersten Augenblick, dass
es nicht viele Situationen gibt, in
denen wir sie iben konnen. Vor
Jahrhunderten war das menschliche
Leben viel ofter den Kraften der
Natur, der Willkiir der Menschen
und der Schwéache des Korpers
ausgesetzt. Heute hingegen gibt es
viele Lander, in denen es — aufser in
Notsituationen oder bei
Naturkatastrophen — nicht
unmittelbar notig ist, einen Toten zu
begraben oder jemanden zu
beherbergen, weil staatliche
Organisationen diese Dienste



ubernehmen. Und dennoch
existieren viele Orte auf dieser Erde,
an denen jedes dieser Werke der
Barmherzigkeit an der Tagesordnung
ist. Sogar in den hochentwickelten
Landern gibt es trotz der
funktionierenden sozialen Dienste so
manche Situationen grofSer
materieller Not — die sogenannte
vierte Welt. Wir alle mussen uns
dieser Wirklichkeit bewusst werden
und uberlegen, wie wir dazu
beitragen konnen, die Not zu lindern.
Wir miissen die Augen offenhalten
und umherschauen, um den
unaufhorlichen Anruf Gottes
wahrzunehmen, den er durch die
Menschen, die uns umgeben, an
uns richtet. Die Menschen diirfen
uns nicht gleichgiiltig sein; wir
diirfen uns nicht einschliefden in
unserer eigenen kleinen Welt. So
hat Jesus nicht gelebt. Immer
wieder spricht das Evangelium
von seiner Barmherzigkeit, von
seiner Fahigkeit, am Leid und an



den Bediirfnissen seiner
Mitmenschen Anteil zu nehmen.
[15]

Die erste Forderung der leiblichen
Werke der Barmherzigkeit betrifft
die Solidaritat mit allen, die leiden,
selbst wenn wir sie nicht kennen.
Wir sind nicht nur besorgt wegen
der Probleme jedes
Einzelnen,sondern wir
solidarisieren uns voll und ganz
mit den anderen Biirgern in den
allgemeinen Katastrophen und
Notlagen, die uns genauso
nahegehen.[16] Auf den ersten Blick
konnte es scheinen, dass diese
Haltung zwar lobenswert, aber
nutzlos ist. Doch die Solidaritat ist
der humus, auf dem die
Barmherzigkeit sich voll entfalten
kann. Sprachlich abgeleitet vom
lateinischen solidum bezeichnet
Solidaritat die Uberzeugung, einem
Ganzen anzugehoren, was dazu
fuhrt, dass wir die Note der anderen



als unsere eigenen betrachten. Auch
wenn dieser Begriff schon im rein
Menschlichen bedeutsam ist, so
entfaltet er fiir den Christen seinen
ganzen Sinn. Thr gehort nicht euch
selbst[17], schreibt der hl. Paulus den
Korinthern. Diese Aussage konnte
den heutigen Menschen erschrecken
und als Bedrohung seiner Autonomie
empfunden werden. Aber eigentlich
sagt sie uns nur mit einem Ausdruck,
den die letzten Papste haufig
gebrauchten, dass die Menschheit,
insbesondere die Kirche, eine ,grofde
Familie“[18] ist.

Die Bruderliebe soll bleiben... Denkt
an die Gefangenen, als wdret ihr
mitgefangen; denkt an die
Misshandelten, denn auch ihr lebt
noch in eurem irdischen Leib[19].
Wenn es auch nicht maoglich ist, um
die Leiden jedes Menschen zu
wissen, geschweige denn, tiberall
Abhilfe zu schaffen, darf der Christ
ihnen gegeniiber nicht gleichgultig



sein, weil er mit dem Herzen Gottes
liebt. Gott ist grofser als unser Herz,
und er weifs alles[20]. Wenn wir in
der Hl. Messe den Vater bitten:
,Starke uns durch den Leib und das
Blut deines Sohnes und erfiille uns
mit seinem Heiligen Geist, damit wir
ein Leib und ein Geist werden in
Christus“[21], schauen wir auf die
Fulle dessen, was schon eine
Wirklichkeit ist, die leise wachst ,,wie
ein Wald, in dem die Baume
Solidaritét, Verbindung, Vertrauen,
Stutze, Sicherheit, dankbare
Nuchternheit und Freundschaft
bedeuten“[22].

Die eigentlich christliche Solidaritat
konkretisiert sich also an erster Stelle
im Gebet. Der Vater hat uns oft daran
erinnert fur die zu beten, die leiden,
wenn wir davon erfahren. Meistens
werden wir die Friichte dieses
Gebets — das auch Arbeit und Opfer
beinhaltet — nicht sehen, aber wir
sind gewiss: ,,All das kreist um die



Welt als eine lebendige Kraft“[23].
Aus diesem Grund enthalt das
Romische Messbuch eine grofde Zahl
an Messen fir die verschiedensten
Anliegen, die Anlésse fir alle Werke
der Barmherzigkeit berucksichtigen.
Die Furbitten am Ende des
Wortgottesdienstes wecken in uns die
Sorge fiir alle Gemeinden[24] und fur
alle Menschen, so dass wir mit dem
hl. Paulus sagen konnen: Wer kommt
zu Fall, ohne dass ich von Sorge
verzehrt werde? Wer leidet unter
seiner Schwachheit, ohne dass ich mit
ithm leide?[25]

Solidaritat besteht auch ,,aus
einfachen alltaglichen Gesten, die die
Logik der Gewalt, der Ausnutzung,
des Egoismus durchbrechen.
Indessen ist die Welt des wiitenden
Konsums zugleich die Welt, in der
das Leben in all seinen Formen
schlecht behandelt wird“[26].



In friherer Zeit war es in vielen
Familien ublich, Brot, das auf den
Boden gefallen war, zu kiissen. Auf
diese Weise gab man ein Zeichen der
Anerkennung der Arbeit, die notig
war zur Erzeugung dieses
Nahrungsmittels, und man dankte
dafiir, zu essen zu haben. Hungrige
speisenbeinhaltet auch, zu essen, was
auf den Tisch kommt, uns
launenhafte Wiinsche diesbeziiglich
zu versagen, Speisereste kreativ zu
verwerten. Diirstenden zu trinken
geben konnte uns dazu fihren,
unnotigen Verbrauch von Wasser,
das an vielenOrten sehr knapp
ist[27], zu vermeiden. Nackte
bekleiden heifdt auch, die Kleidung
pflegen, sie in der Familie, unter
Geschwistern, weiterzuverwenden,
nicht immer den letzten Schrei der
Mode haben zu wollen etc.

Diese kleinen — oder auch nicht so
kleinen - Verzichte konnen uns
ermoglichen, Spenden zu geben, um



Bediurftigen eine Freude zu machen,
wie der hl. Josefmaria die Jungen des
hl. Rafael lehrte, oder in
humanitaren Notsituationen Abhilfe
zu schaffen. Vor einigen Monaten
sagte uns der Papst: ,Wenn das
Jubeljahr nicht bis zum Geldbeutel
gelangt, dann ist es kein echtes
Jubeljahr.“[28]

Gastfreundschaft: den Schwachen
nicht allein lassen

Vor allem mit ihrem Beispiel konnen
Eltern ihren Kindern beibringen, so
zu leben (...), dass sieihren
Egoismus iiberwinden lernen und
einen Teil ihrer Zeit grofziigig
denen widmen, die es schwerer
haben als sie und dass sie lernen,
in einer ihrem Alter
entsprechenden
Betatigungmenschlich und
tibernatiirlich fiir die anderen da
Zu sein[29].



Da die Liebe einer Rangordnung folgt
—denn es wire falsch, wenn man
sich sehr um Fremde kiimmern, die
Nahestehenden aber vernachlassigen
wiirde -, beginnt die Uberwindung
des Egoismus normalerweise im
eigenen Zuhause. Wir alle, ob jung
oder alt, mussen lernen, die kleinen
taglichen Note der anderen, die mit
uns zusammen leben,
wahrzunehmen. Ganz besonders
wichtig ist es, die Familienmitglieder
und Freunde, die krank sind, nicht
allein zu lassen. Es genugt nicht, ihre
Leiden als einen Unfall anzusehen,
zu dessen Behebung man blof3
technische Losungen finden miusste.
»Verwirf mich nicht, wenn ich alt bin,
verlass mich nicht, wenn meine Kriifte
schwinden (Ps. 71, 9). Das ist der Ruf
des alten Menschen, der furchtet,
vergessen und verschméaht zu
werden“[30]. Die grof3en Fortschritte
der Wissenschaft erleichtern die
Lebensbedingungen der Kranken,
aber keiner von ihnen vermag die



menschliche Nahe dessen zu
ersetzen, der im Kranken keine Last
sieht, sondern Christus, der
voriibergeht, Christus, der unsere
Liebe braucht. Die Kranken sind
wirklich Er[31], schrieb der hl.
Josefmaria in seiner Kithnheit, die
den fordernden Ruf des Herrn
wiedergibt: Wahrlich, ich sage euch...,
das habt ihr mir getan[32].

Wann haben wir dich krank oder im
Geftingnis gesehen und sind zu dir
gekommen?[33]. Manchmal kann es
schwerfallen, Gott in dem
Menschenzu sehen, der leidet, weil
dieser missgestimmt oder enttauscht
ist oder weil er fordernd oder
egoistisch wirkt. Aber der Kranke
verdient unsere Liebe gerade wegen
seiner Schwache. Ein Schimmer des
Ubernatiirlichen erhellt die Ziige des
Kranken, er ahnelt dem leidenden
Christus, der so sehr entstellt ist: Er
hatte keine schone und edle Gestalt,
sodass wir ihn anschauen mochten.



Er sah nicht so aus, dass wir Gefallen
fanden an ihm[34].

Die Pflege kranker, alter oder
sterbender Menschen verlangt ein
hohes Maf$ an Geduld und
Grofdziigigkeit mit der Zeit,
besonders wenn die Krankheit
langwierig ist. Der barmherzige
Samariter ,hatte auch
Verpflichtungen und Dinge, die er
erledigen musste“[35]. Aber denen,
die — wie er — sich nicht kaltherzig
aus der Verantwortung ziehen und
die Schwachen, die nicht mehr zu
viel niitze sind, beiseiteschieben, sagt
der Herr: Selig seid ihr, wenn ihr das
wisst und danach handelt[36]. Denen,
die sich um die Schwachen
gekiimmert haben, schenkt Gott
seine ganze Zartlichkeit: Kommt her,
die thr von meinem Vater gesegnet
seid[37].

,<Das Mafs der Humanitat bestimmt
sich ganz wesentlich im Verhaltnis



zum Leid und zum Leidenden. Das
gilt fir den Einzelnen wie fir die
Gesellschaft. Eine Gesellschaft, die
die Leidenden nicht annehmen und
nicht im Mit-leiden helfen kann, Leid
auch von innen zu teilen und zu
tragen, ist eine grausame und
inhumane Gesellschaft“[38]. Insofern
gibt uns der Umgang mit Kranken die
Menschlichkeit zuruck, die wir dem
hektischen Rhythmus des Alltags
entgegensetzen mussen. Sie erinnern
uns namlich daran, dass Menschen
wichtiger sind als Sachen, das Leben
wichtiger als storungsfreies
Funktionieren.

Es gibt Menschen, die einen Grof$teil
ihrer Zeit Kranken oder anderen
Leidenden widmen, ohne
Anerkennung dafiir zu erwarten,
weil Gott sie zu dieser Aufgabe ruft
oder welil sie sich dafiir entschieden
haben. Auch wenn sie nicht in
Reisefiihrern auftauchen, sind sie
echter Teil unseres Weltkulturerbes,



denn sie lehren uns, dass wir auf
Erden sind, um uns um andere zu
kiimmern[39]. Das ist der zeitlose
Sinn der Gastfreundschaft, der
Annahme des anderen.

Selten wird es vorkommen, dass wir
einen Verstorbenen bestatten
mussen, aber wir konnen ihn und
seine Familie auf seinem letzten Weg
begleiten. Die Teilnahme an einem
Begrédbnis ist immer mehr als eine
soziale Verpflichtung. Wenn wir der
Sache auf den Grund gehen,
erkennen wir, dass es eine echt
menschliche Geste ist, die den Blick
auf die Ewigkeit richtet. ,,Und auch
hier schenkt die Barmherzigkeit
dem, der geht, und dem, der bleibt,
Frieden, da sie uns spiiren lasst, dass
Gott grofder ist als der Tod und dass,
wenn wir in ihm bleiben, auch der
letzte Abschied ein »Auf
Wiedersehen« ist...“[40].

Kreativitat: nutzen, was da ist



Familien, die vor dem Krieg fliichten
und ihr Land verlassen, Menschen
ohne Arbeit, ,Gefangene in neuen
Formen der Sklaverei der modernen
Gesellschaft“[41] z.B. in Drogen oder
Spielsucht, im Hedonismus... Es gibt
viele materielle Note in unserem
Umfeld. Man weifs kaum, wo man
anfangen soll. Aber die Erfahrung
zeigt, dass viele kleine Initiativen, die
darauf ausgerichtet sind, einer
Notsituation in unserer nachsten
Umgebung abzuhelfen, am Ende viel
Gutes bewirken. Man beginnt mit
dem, was man hat und was man
kann fiir den, der darum bittet;
oftmals mehr mit gutem Willen und
Kreativitat als mit viel Zeit, Geld oder
Unterstiitzung von o6ffentlichen
Stellen. Barmherzigkeit findet
Erbarmen[42], sie steckt an. Es erfillt
sich das Gleichnis vom Senfkorn: Es
ist das kleinste von allen
Samenkornern; sobald es aber
hochgewachsen ist, ist es grofser als
die anderen Gewdchse und wird zu



einem Baum, sodass die Vogel des
Himmels kommen und in seinen
Zweigen nisten[43].

Die Bedurfnisse jedes Ortes und die
Moglichkeiten des Einzelnen sind
sehr unterschiedlich. Am besten ist
es, Zu tun, was in Reichweite liegt
und zu arbeiten beginnen.
Manchmal 6ffnen sich, schneller als
man dachte, Turen, die verschlossen
schienen. Und dann kommt man zu
den in Stichten Gefangenen, den
Abhéngigen, die verlassen sind und
wie Abschaum einer Welt, die sie
ausgestofSen hat, als sie auf Abwege
gerieten.

Es gibt Leute, die tiberfrachtet sind
mit Arbeit und die keine Moglichkeit
sehen, sich solchen Aufgaben zu
widmen, und doch plotzlich
entdecken, wie sie einen Teil ihrer
Zeit anderen widmen konnen, um sie
aus ihrem sinnlos scheinenden
Leben herauszuholen. Synergie-



Effekte entstehen: Jemand hat nur
wenig Zeit, dafiir aber Wissen und
Beziehungen...Ein anderer, der
weniger gut organisieren kann, setzt
seine Arbeitskraft ein. Pensionierten
eroffnet sich das Panorama einer
zweiten Jugend, weil sie die
Moglichkeit haben, viel von ihrer
Lebenserfahrung weiterzugeben.
»Alle Menschen konnen, unabhéngig
von ihrem Bildungsgrad oder ihrer
finanziellen Situation, einen Beitrag
leisten zum Aufbau einer
gerechteren, bruderlicheren
Gesellschaft. Ich glaube, dass jeder
viel lernen kann von der
Grofszuigigkeit und Solidaritat der
einfachsten Leute, die mit ihrer
volkstimlichen Weisheit, die unsere
Welt so sehr braucht, es verstehen,
,die Suppe mit etwas Wasser zu
verlangern’.“[44]

In Erinnerung an seine ersten Jahre
als Priester in Madrid erzahlte unser
Vater, wie er zu den Obdachlosen



ging, um Trdanen zu trocknen und
denen zu helfen, die
Hilfebenotigten, die Kinder, die
Alten und Kranken liebevoll zu
behandeln; und das wurde oft
auch von Herzen erwidert...,
gelegentlich flogen mir auch Steine
nach[45]. Und er dachte dabei an die
heutigen Initiativen, die zusammen
mit denen so vieler Christen und
anderer Menschen eine Wirklichkeit
an vielen Orten dieser Welt
darstellen und die weiter wachsen
miussen quasi fluvium pacis, wie ein
Strom des Friedens[46]. Heute ist
das fiir mich wie ein Traum, ein
wunderbarer Traum, was ich in
vielen Vorstadtvierteln grofSer
Stadte erlebe, wo wir die Leute
herzlich behandeln und ihnen in
die Augen sehen, mit ihnen von Du
zu Du sprechen, denn wir sind ja
alle gleich.[47]

Carlos Ayxela



[1] Vgl.Gen 2, 7; Weish 7, 1.

[2] Papst Franziskus, Homilie in
Santa Marta, 12.11.13.

[3] 2. Vatikan. Konzil, Pastoralkonst.
Gaudium et spes (7.12.1965), Nr.22.

[4] Vgl. 1 Joh 3, 1.

[5] Papst Franziskus, Bulle
Misericordiae Vultus (11.4.2015), Nr.
9.

[6] H1. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 98.

[7] Vgl. Mt 25, 36-44.
[8]Mt 25, 40.

[9] 2. Vatikan. Konzil, Gaudium et
spes, Nr. 22.

[10] Joh 15, 13.



[11] Papst Franziskus, Apostol.
Schreiben Evangelii gaudium
(24.11.2013), Nr. 6; vgl. hl. Joh. Paul
I1., Enz. Redemptor hominis
(4.3.1979), Nr. 9.

[12] VgL.Mt 25, 35-36.
[13] Lk 6, 36.

[14] Papst Franziskus, Angelus,
13.3.2016.

[15] HI. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 146.

[16] Brief 14.2.1950, Nr. 2; zitiert in
Burkhart, E.; Lopez, J. Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des hl.
Josefmaria, 2, Adamas, Koln, 2016, S.
318.

[17] 1 Kor 6, 19.

[18] Vgl. z.B. sel. Paul VI., Botschaft
an die Generalversammlung der
Vereinten Nationen, 24.5.1978; hl.
Joh. Paul II., Enz. Dives in



misericordia (30.11.1980), 4, 12;
Benedikt XVI., Botschaft zum 41.
Weltfriedenstag, 8.12.2007.

[19] Hebr 13, 1-3.
[20] 1 Joh 3, 20.

[21] Romisches Messbuch,
Eucharistisches Hochgebet III.

[22] Papst Franziskus, Ansprache,
28.11.2014.

[23] Papst Franziskus, Evangelii
gaudium, Nr. 279.

[24] 2 Kor 11, 28.
[25] 2 Kor 11, 29.

[26] Papst Franziskus, Enz. Laudatus
s1(24.5.2015), Nr. 230.

[27] Vgl. ebd., Nr. 27-31.

[28] Papst Franziskus, Audienz,
10.02.2016.



[29] HI. Josefmaria, Gesprdche, Nr.
111.

[30] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Amoris laetitia (19.3.2016),
Nr. 191.

[31] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 419.
[32] Mt 25, 40.

[33] Ebd.

[34] Jes 53, 2.

[35] Papst Franziskus, Audienz,
27.04.2016.

[36] Joh 13, 17.
[37] Mt 25, 34.

[38] Benedikt XVI., Enz. Spe salvi
(30.11.2007), Nr. 38.

[39] Vgl. Papst Franziskus, Evangelii
gaudium, Nr. 209.



[40] Papst Franziskus, Audienz,
10.9.2014.

[41] Papst Franziskus, Bulle
Misericordiae Vultus, Nr. 16.

[42] Vg. Mt 5, 7.
[43]Mt 13, 32.

[44] Papst Franziskus,
Videobotschaft, 1.1.2015.

[45] HI. Josefmaria, Notizen aus
einem Beisammensein, 1.10.1967 (zit.
in S. Bernal, Mons. Escriva de
Balaguer. Aufzeichnungen tiber den
Griinder desOpus Dei; Adamas 1976,
S. 181.

[46]]es 66, 12 (Vg).

[47] Hl.Josefmaria, Notizen aus
einem Beisammensein, 1.10.1967 (zit.
in S. Bernal, Mons. Escriva de
Balaguer. Aufzeichnungen iiber den
Gritinder desOpus Dei; Adamas 1976,
S. 181.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-
werke-der-leiblichen-ba/ (07.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-werke-der-leiblichen-ba/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-werke-der-leiblichen-ba/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-habt-ihr-mir-getan-die-werke-der-leiblichen-ba/

	Das habt ihr mir getan - Die Werke der leiblichen Barmherzigkeit

