
opusdei.org

Das Beste wählen -
Was sollte man
lesen? (II)

Der Dialog mit den Büchern
und anderen Lesern
vervielfältigt unsere Erfahrung
bei der Lektüre: eröffnet
Horizonte, erspart
Ernüchterungen und optimiert
unsere Lesezeit, die immer zu
kurz ist.

22.04.2017

Es gibt Bücher, die das Leben
komplett verändern. So erging es



dem hl. Augustinus, als er Ciceros 
Hortensius las, die Schrift, über die er
später in seinen Bekenntnissen
schrieb: „Sie wandelte meinen Sinn,
kehrte, o Herr, mein Gebet zu dir
und gab meinen Wünschen und
meinem Sehnen eine andere
Wendung (...), und ich machte mich
auf, zu dir zurückzukehren“[1]. Sein
Weg zu Gott nahm nach vielen
Wendungen eine entschiedenere
Richtung auf die Bekehrung zu, die
auch mit einem Buch in der Hand
schließlich besiegelt wurde. Eine
Passage aus dem Römerbrief riss die
letzte Mauer ein, die ihn noch
zurückgehalten hatte[2].

Gute Funde mit anderen teilen

Auch wenn nicht alle Bücher, die wir
lesen, einen so großen Einschnitt in
unserem Leben markieren, so
beeinflusst uns doch, was wir lesen.
Es macht uns feiner oder grober, es
öffnet unseren Horizont oder



verengt ihn. Unsere Persönlichkeit
wird, je länger desto mehr, geprägt
von den Büchern, die wir gelesen,
ebenso wie von denen, die wir nicht
gelesen haben. Wer seinen Geist mit
gut ausgewählter Lektüre nährt,
dessen Blick öffnet sich für die Welt
und die Menschen, er weiß sich mit
der Komplexität der Dinge des
Lebens auseinander zu setzen und
entwickelt die notwendige
Sensibilität, um Banales beiseite
lassen zu können und dem
Wesentlichen den richtigen Platz
einzuräumen.

Nicht immer ist es leicht, Bücher zu
finden, die unser persönliches
Wachstum fördern, selbst wenn es
sich nur um Unterhaltungsliteratur
handelt. Deshalb ist es gut, auf den
Rat anderer zurückzugreifen. Wenn
man in einer fremden Gegend
unterwegs ist, erhält man in der
Regel wertvollere Auskünfte von
Einheimischen als von einem



Navigationsgerät. So wie wir uns von
Experten orientieren lassen, können
wir auch selbst anderen gute Bücher
empfehlen, die wir gelesen haben.

Über Bücher, die man gelesen hat, zu
reden, bereichert die Gespräche in
der Familie und im Freundeskreis.
Dadurch entstehen sogar
Literarische Arbeitskreise oder
andere kulturelle Aktivitäten, bei
denen z. B. auch Literatur und Film
miteinander verbunden werden
können. Gute Bücher sollte man
durch Mundpropaganda
weiterempfehlen, darüber hinaus
lohnt es sich, Lektürezirkel zu
organisieren, gute Buchhandlungen
zu unterstützen, Kontakte mit
Buchhändlern zu pflegen und häufig
das Gespräch mit ihnen suchen, das
für beide Seiten bereichernd ist. Alle
diese Initiativen dienen auch dazu,
Maßstäbe zur Beurteilung
bestimmter Bücher zu vermitteln.
Groß ist die Zahl wertvoller



Buchausgaben, die nach Themen,
Altersstufen der Leser und
Stilrichtungen eingeteilt sind. Die
beste Sammlung ist sicher die, die
sich jeder selbst macht, gemäß den
Empfehlungen von Freunden mit
ähnlichen Interessen, oder von
Hinweisen in einem Vortrag, einer
Vorlesung, einem Gespräch… Da wir
nicht alles, was unser Interesse
weckt, sofort lesen können, ist es
sinnvoll, sich einen Lektüreplan zu
machen, in den man die
Empfehlungen aufnimmt. Er
garantiert uns, dass kein Titel in
Vergessenheit gerät und wir nicht
nach dem Erstbesten greifen, das uns
in die Hände fällt, wenn wir Zeit
haben zu lesen.

Das Internet – so sagt man – ist in
gewissem Sinn eine riesige
Wiederholungsmaschine. Schon
nach der Erfindung des Buchdrucks
stellte man fest: Je einfacher die
Publikation von Texten, desto höher



ist die Verbreitung mittelmäßiger
oder banaler Bücher. Dennoch sind
neben der großen Menge an wenig
wertvollem Schrifttum, das
manchmal mit bester Absicht
produziert wurde, an eher
verborgenen Stellen im Internet
auch Seiten zu finden, die viel
Aufschluss geben können über
aktuelle Schlüsselthemen, die sogar
über die Hintergründe informieren,
nach denen viele öffentlichen
Medien kaum fragen. Auch hier ist es
gut, angeregt durch Ratschläge
anderer und die eigene Erfahrung,
sich diese Seiten bzw. Autoren zu
merken, auf die wir immer wieder
zurückgreifen wollen. Die
Möglichkeiten, sich anzumelden, um
bestimmte Inhalte oder Einzeltexte
von Interesse offline lesen zu können,
sind dafür eine wertvolle Hilfe. Das
Netz ermöglicht außerdem den
Zugriff auf einige klassische oder
andere ältere Werke, die vergriffen



oder in Buchhandlungen und
Bibliotheken schwer zu finden sind.

Der Dialog mit den Büchern

Kritisieren, aus dem griechischen 
krinein, bedeutet ursprünglich
unterscheiden, auswählen. Kritisch
lesen heißt, jedem Buch das Beste zu
entnehmen. Die Autoren sind –
genau wie wir – durch ihren Kontext
und den kulturellen Hintergrund
ihrer Zeit geprägt. Beim Lesen ist es
also gut, sich etwa zu fragen: Warum
drückt sich der Autor so aus? Was
sind die Ideale seiner Epoche, die er
durch seine Personen vermittelt?
Sind ihm allgemein gültige Werte
wichtig, wie Freundschaft,
Vergebung, Loyalität etc.? Natürlich
geht es bei der Kritik nicht um eine
negative Haltung aus Pessimismus
oder Unsicherheit, sondern darum,
Licht und Schatten des einzelnen
Werkes zu erkennen und ggf. einige
Ideen und Konzepte



zurechtzurücken. So tritt man
innerlich in einen Dialog mit dem
Buch. Dieser kann sogar zum Dialog
mit dem Autor führen. (In der Regel
wissen Autoren Rückmeldungen der
Leser zu schätzen.) Hier kann man
die eigenen Überzeugungen
kundtun. Einiges wird vielleicht
aufgrund dieses Meinungsaustauschs
korrigiert, anderes erhält neue
Akzente. Für einen Christen besteht
die beste Art, im guten Sinn Kritik zu
üben darin, apostolisch motiviert zu
lesen, d.h. nicht bloß zu lesen, um
schöne Stunden zu verbringen,
sondern auch mit dem Ziel, die
Denkrichtungen unserer
Zeitgenossen zu verstehen, um in der
Lage zu sein, sie zu reinigen und mit
den Werten des Evangeliums in
Übereinstimmung zu bringen.

Wenn wir auf diese Weise lesen, wird
uns die Lektüre helfen, gut
durchdachte, feste und tiefe
Überzeugungen zu gewinnen,



Urteilskriterien zu erwerben und
unsere eigene Persönlichkeit, den
eigenen Stil zu entwickeln. Ähnlich
ist es bei Filmen, die wir sehen:
Wenn wir innerlich bewegt sind
aufgrund der moralischen oder
ästhetischen Werte, die wir darin
verwirklicht sehen, dann erkennen
wir bestimmte Aspekte unseres
Lebens, unserer Weltsicht oder
unseres Menschenbildes deutlicher.
So schärft sich unser
Urteilsvermögen für richtige
Entscheidungen auf dem
Hintergrund klarer Kriterien, die wir
selbst erkannt und verstanden
haben. Es entsteht eine persönliche
Einstellung, die im christlichen
Glauben wurzelt und zu einer
vertieften Lebenseinheit führt.

Im Inneren geschieht etwas

Ein guter Leser greift immer wieder
auf die Werke zurück, die ihn einmal
beeindruckt haben. Eine wirksame



Art dies zu tun besteht darin, sich
Notizen zu machen, die uns
erlauben, irgendwann wieder die
Erinnerung an eine bestimmte
Textstelle aufzurufen, die uns einmal
Licht geschenkt hat. Diese
Gewohnheit kann dazu beitragen,
dass wir uns selbst besser verstehen
und einen schärferen Blick
bekommen für die Realität und die
anderen Menschen. Manchmal
würde man sich gerne genauer an
eine Geschichte oder eine Textstelle
erinnern, die einem früher gefallen
hat. Wenn wir uns etwas dazu
notiert haben, werden wir uns
freuen können, sie wiederzufinden.

Wie bei allem, so geht es auch hier
um das rechte Maß. Es ist gut, uns
von unserem Gedächtnis
überraschen zu lassen, das oft mehr
behält, als wir denken. Jedoch
hinterlässt die Lektüre eine viel
tiefere Spur in dem Leser, der mit ihr
in einen Dialog tritt. Oft ist es



weniger sinnvoll, ganze
Textpassagen abzuschreiben, als
Eindrücke festzuhalten oder
Deutungen in Worte zu fassen, die
wir – wenn auch nur ungenau – zu
erkennen meinen. Diese geduldige
Arbeit bereichert unseren Weg durch
Länder, Kulturen und
Empfindungen. Denn auf diese Weise
gehen sie nicht nur an uns vorüber,
sondern formen unser Inneres und
tragen dazu bei, dass wir die
Wünsche, Sorgen und Fähigkeiten
unserer Mitmenschenwahrnehmen.
Wir lernen, die Welt besser zu
verstehen und sind auf der Höhe der
ständigen Herausforderung der 
Neuevangelisierung durch eine neue
Inkulturation, zu der uns der Heilige
Vater auffordert.

Persönliche Verantwortung

Im Rückgriff auf seine Erinnerungen
an die Besuche mit jungen Leuten in
Madrider Krankenhäusern erzählte



der hl. Josefmaria einmal, wie sie
versuchten, „den Kranken
Gesellschaft zu leisten und ihnen
kleine Dienste zu erweisen, zum
Beispiel die Hände und Füße oder
das Gesicht zu waschen, ihnen die
Nägel zu schneiden, sie zu kämmen…
Wir durften ihnen nichts zu essen
mitbringen, das war verboten, dafür
gaben wir ihnen immer etwas Gutes
zu lesen“[3]. Als Seelsorger erinnerte
er alle daran, Bücher mit
Verantwortungssinn auszuwählen,
weil sie tiefe Spuren in unserer
intellektuellen und geistlichen
Bildung hinterlassen. Der
Katechismus erinnert uns in diesem
Sinne daran, dass „das erste Gebot
von uns verlangt, unseren Glauben
zu nähren, ihn umsichtig und
wachsam zu behüten und alles
zurückzuweisen, was ihm
widerspricht“[4]. So rät uns auch der
Papst: „Wenn ich sehe, dass ein
Programm mir nicht gut tut, meine
Werte abbaut, mich vulgär werden



lässt – auch in Schmutzigkeiten –
dann muss ich den Kanal wechseln.
Wie man es in meiner Steinzeit
machte: Wenn ein Buch gut war, hast
du es gelesen; wenn ein Buch
schadete, warfst du es weg.“[5] Ein
Buch lesen, Freunde auswählen, ins
Kino oder ins Theater gehen – das
sind für jeden Christen freie und
verantwortliche Akte, die auch eine
moralische Dimension haben[6].

Angesichts des Risikos der
Unwissenheit und Oberflächlichkeit
sollte man anraten, viel und breit zu
lesen, d.h. verschiedene Autoren aus
unterschiedlichen Bereichen. So
bildet sich beim Leser eine offene
Einstellung heraus, ohne
unbegründete Vorurteile und
Gemeinplätze, und er wird fähig, den
Glauben überzeugend zu leben und
darzustellen. Gleichzeitig führt die
Verantwortung für die eigene
Bildung dazu, Bücher von hoher
Qualität zu lesen, das zu wählen, was



dem menschlichen und
übernatürlichen Wachstum wirklich
dient. Ein weiser Rat in diesem Sinne
lautet: „Bedeutende Bücher haben
die Höflichkeit großzügiger Könige:
Sie behandeln den Leser als
ihresgleichen. Der mittelmäßige
Autor versucht hingegen, ihn zu
demütigen, um seine eigene
Niedrigkeit zu verbergen.“[7]

Empfehlungen belesener Personen
können helfen, einen eigenen
Lektüreplan zu erstellen, der
ermöglicht, unterschiedliche Autoren
zu verstehen und zu wissen, welche
ihrer Aspekte vielleicht
unvollständig oder parteilich sind.
Bei manchen Gelegenheiten kann
uns ein freundschaftlicher
Kommentar ein Werk entdecken
lassen, das wir noch nicht kannten
und das uns einen weiten
kulturellen, intellektuellen oder
spirituellen Horizont eröffnet. Oder
er hilft uns, keine Zeit mit Lektüren



zu verlieren, die dem friedlichen
Zusammenleben abträgliche
Einstellungen fördern, den Glauben
attackieren, etc. Auch ist uns klar,
dass bestimmte Bücher uns schaden
können, weil uns noch die Bildung
fehlt, um sie innerlich verarbeiten zu
können – so wie es Brot gibt, das für
unsere Zähne zu hart ist.

Es ist gut, wenn wir die intellektuelle
Demut besitzen, unsere Grenzen
anzuerkennen. Das hat nichts mit
Heuchelei zu tun, es ist vielmehr
Klugheit. Mit der Hilfe anderer
werden wir Alternativen finden, die
unseren Interessen entsprechen:
sinnvollere Lektüren, die uns
vielleicht nach einiger Zeit – wenn
nötig – ermöglichen, uns mit dem
anderen Brot auseinanderzusetzen,
das uns vorher geschadet hätte.
Schließlich geht es darum, dass die
Kultur, die wir uns durch Lektüre
aneignen, den Lehren Jesu Christi
entspricht und zu unserer



Lebenserfahrung passt. Besonders
anfällig für Irrtümer – wenn auch
auf unterschiedliche Weise – ist
sowohl derjenige, der Bücher liest,
von denen abzuraten ist, als auch
derjenige, der wenig liest.

Beraten und sich raten lassen

Aus dem Wert eines Ratschlages
ergibt sich für uns, dass wir in
diesem Bereich mitarbeiten müssen.
Eine persönliche Empfehlung wird
unseren Verwandten und Freunden
am meisten helfen, gute Bücher zu
lesen, die sie innerlich bereichern. Es
lohnt sich auch, bei Initiativen
mitzuarbeiten, die Bewertungen von
Büchern, Filmen, kulturellen
Veranstaltungen usw. abgeben. Die
Mühe, einige Minuten darauf zu
verwenden, die eigenen Eindrücke
weiterzugeben, kann für viele eine
Hilfe sein. Auch hier stimmt es, dass
das Bessere manchmal Feind des
Guten ist; denn eine kurze Rezension,



die man sofort nach dem Lesen
schreibt, ist mehr wert als ein lange
geplantes Projekt in dieser Hinsicht,
das schließlich nicht verwirklicht
wird. Je mehr Leute bei solchen
Initiativen mitarbeiten, desto
objektiver und treffender wird die
Bewertung. Informationen aus
Zeitschriften, Kulturmagazinen usw.
können auch sehr nützlich sein. Gute
Kritiker sind leicht zu erkennen an
ihrer seriösen Arbeit, ihrer soliden
kulturellen und doktrinellen Bildung,
an ihren begründeten Argumenten.
Es gibt also die verschiedensten
Quellen, die uns helfen können bei
der Entscheidung, ein bestimmtes
Buch zu lesen oder anzuschaffen.

Jedenfalls ist es sinnvoll, ablehnende
oder oberflächliche Meinungen
zurückzuweisen, wenn es um die
Frage geht, ob man sich Orientierung
holen soll. Die Tatsache, dass ein
Buch auf eine bestimmte Weise
bewertet wird, ist immer



richtungweisend. Man braucht sich
auch nicht zu wundern, dass manche
Einschätzungen sich im Lauf der Zeit
ändern, oder dass für eine Person
nicht nachteilig ist, was anderen
schadet. Bewertungen sind Hilfen zu
verantwortlicher Auswahl, was nicht
ausschließt, dass man in der
geistlichen Leitung um Rat bittet,
wenn man es für die eigene Seele
braucht. Jedoch darf uns diese
Beachtung der moralischen
Bewertungen eines Kulturproduktes
nicht vom Wesentlichen abbringen,
nämlich der Wichtigkeit, überhaupt
zu lesen und, im Rahmen unserer
Möglichkeiten, viel zu lesen.

Löscht den Geist nicht aus! Verachtet
prophetisches Reden nicht! Prüft alles
und behaltet das Gute! Meidet das
Böse in jeder Gestalt![8] Offenheit des
Herzens und Weite des Horizonts
sind echt, wenn sie Ausdruck des
Wunsches nach immer besserer
Bildung sind, und der Freude daran,



ehrlich und leidenschaftlich das
Wahre und Schöne zu suchen und zu
finden.

Text: Luis Ramoneda - Carlos Ayxelá

Fotos: Pingz Man / Nicki Man (cc)

[1] Hl. Augustinus, Bekenntnisse III, 4.
7

[2] Hl. Augustinus, Bekenntnisse VIII,
12. 29

[3] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
20.12.1070

[4] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2088

[5] Papst Franziskus, Ansprache,
6.6.2015



[6] Zu diesem Aspekt, vgl. Ángel
Rodríguez Luno, Factores culturales
de especial incidencia en la formación
espiritual, Teil 2 („La lectura“), zu
lesen bei collationes.org.

[7] N. Gómez Dávilla, Escolios a un
texto implícito (Bd.1),
Kolumbianisches Kulturinstitut,
1977, S. 325

[8] 1 Thess 5, 19-22

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/das-beste-wahlen-was-sollte-

man-lesen/ (17.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/das-beste-wahlen-was-sollte-man-lesen/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-beste-wahlen-was-sollte-man-lesen/
https://opusdei.org/de-ch/article/das-beste-wahlen-was-sollte-man-lesen/

	Das Beste wählen - Was sollte man lesen? (II)

