
opusdei.org

Die Barmherzigkeit
in den Texten der
Heiligen Schrift

Dieser Beitrag der Serie über
die Barmherzigkeit betrachtet
Stellen der Heiligen Schrift, wo
sich die Barmherzigkeit Gottes
offenbart.

08.03.2017

Unter den Dialogen Gottes mit Moses,
die im Buch Exodus aufgezeichnet
sind, gibt es eine geheimnisvolle
Szene, in der Mose Gott bittet, sein
Antlitz sehen zu dürfen. Du wirst



meinen Rücken sehen, antwortet
der Herr. Mein Angesicht aber
kann niemand sehen[1]. Als die
Fülle der Zeit gekommen ist,
formuliert Philippus bei einem jener
vertrauensvollen Gespräche mit dem
Herrn dieselbe Bitte an Jesus: Herr,
zeige uns den Vater.[2] Die Antwort
des Mensch gewordenen Gottes
lautet umgehend: Wer mich gesehen
hat, hat den Vater gesehen.[3]

Christus offenbart den Vater. Wenn
wir die Evangelien lesen, können wir
in der Einfachheit der Worte und des
Lebens Jesu die Eigenschaften Gottes
entdecken, darunter ganz besonders
seine Barmherzigkeit. Das Erbarmen,
das Gott dem auserwählten Volk im
Laufe der Geschichte beständig
erwiesen hat, leuchtet in seinem
Mensch gewordenen Sohn auf. In
ihm, „dem Antlitz der
Barmherzigkeit des Vaters“[4], erfüllt
sich voll und ganz das liebevolle
Bittgebet, das Gott Mose gelehrt



hatte, damit die Priester die Kinder
Israels segneten: Der Herr segne
dich und behüte dich. Der Herr
lasse sein Angesicht über dir
leuchten und sei dir gnädig. Der
Herr wende sein Angesicht dir zu
und schenke dir Heil.[5] In Jesus
lässt Gott sein Gesicht endgültig über
uns leuchten und schenkt uns den
Frieden, den die Welt nicht geben
kann[6].

Gott sucht den Menschen und hört
ihm zu

Schon auf den ersten Seiten der
Genesis lässt sich Gottes
Barmherzigkeit erahnen. Nach dem
Sündenfall verstecken sich Adam
und Eva unter den Bäumen des
Gartens, denn sie fühlen sich nackt
und wagen nicht mehr, Gott in die
Augen zu sehen. Aber der Herr
kommt ihnen sofort entgegen: „Wenn
in jenem Moment mit der Sünde die
Verbannung aus Gottes Nähe



beginnt, gibt es bereits die
Verheißung der Rückkehr, die
Möglichkeit, zu ihm zurückzukehren.
Gott fragt sofort: „Adam, wo bist
du?“, er sucht ihn.“[7] Gott kündigt
ihnen schon den späteren Sieg über
die Schlange und ihre Gefolgschaft
an und macht ihnen sogar Kleidung
aus Fellen als Zeichen dafür, dass
seine Liebe trotz ihrer Sünde nicht
erloschen ist[8]. Gott verschließt
hinter ihnen das Tor zum
Paradies[9], aber er öffnet am
Horizont die Tür der Barmherzigkeit:
Gott hat alle in den Ungehorsam
eingeschlossen, um sich aller zu
erbarmen.[10]

Im Buch Exodus handelt der Herr
mit Entschiedenheit, um die
versklavten Israeliten zu befreien.
Seine Worte an Mose vom
brennenden Dornbusch aus setzen
sich wie die der Genesis durch die
Jahrhunderte hindurch fort: Ich
habe das Elend meines Volkes in



Ägypten gesehen und ihre laute
Klage über die Antreiber habe ich
gehört. Ich kenne ihr Leid. Ich bin
herabgestiegen, um sie der Hand
der Ägypter zu entreißen.[11] Was
für ein Beispiel für uns, die wir
manchmal so schwerfällig sind zu
hören und zu tun, was die anderen
brauchen! Gott ist ein guter Vater,
der die Not seiner Kinder sieht und
sich beeilt, ihnen die Freiheit zu
ermöglichen. Nachdem sie das Rote
Meer durchquert haben, zeigt sich
Gott Mose auf dem Sinai als
barmherziger und gnädiger Gott,
langmütig, reich an Huld und
Treue[12].

Eine leidenschaftliche Liebe

Der Psalm 86 wiederholt fast
wörtlich die Aussage des Exodus: 
Deus miseratur (rajum) et
misericors (janún), patiens et
multae misericordiae (jésed) et
veritatis (émet).[13] Bei seiner



Übertragung der Bibel ins
Lateinische entschied sich der heilige
Hieronymus, die drei hebräischen
Begriffe mit drei fast synonymen
Wörtern zu übersetzen, die von 
misericordia abgeleitet sind. Diese
Begriffe sind in der Tat miteinander
verbunden, aber jeder von ihnen
enthält Bedeutungsnuancen, die wir
analysieren sollten, wenn wir die
Wirklichkeit der göttlichen
Barmherzigkeit begreifen wollen, die
nicht mit einem einzigen Wort
auszuloten ist.

Das Eigenschaftswort rajum
(miserator) ist abgeleitet von réjem,
was „Bauch, Eingeweide,
Mutterschoß“ bedeutet und in der
Bibel in Zusammenhang mit der
Geburt benutzt wird[14]. Rajum
beschreibt die Gefühle einer Mutter
für das Kind, das im wahrsten Sinne
des Wortes Fleisch von ihrem Fleisch
ist. Kann denn eine Frau ihr
Kindlein vergessen, eine Mutter



ihren leiblichen Sohn? Und selbst,
wenn sie ihn vergessen würde: Ich
vergesse dich nicht![15] Gott, „der
von uns zuinnerst berührt ist und
sich erweichen lässt wie eine Mutter,
wenn sie ihr Kind in den Arm nimmt,
mit dem einzigen Wunsch zu lieben,
zu schützen, zu helfen, in der
Bereitschaft, alles hinzugeben, auch
sich selbst. Das ist das Bild, das dieses
Wort uns vor Augen führt. Eine Liebe
also, die man im guten Sinne als
»leidenschaftlich« bezeichnen
kann“[16]. Eine Liebe, die besonders
unter dem Vergessen, der Nicht-
Beachtung oder Vernachlässigung
durch die Kinder leidet – Mein Volk,
was habe ich dir getan, oder womit
bin ich dir zur Last gefallen?[17] -,
die aber jederzeit bereit ist, ihnen zu
verzeihen und über ihre Kälte
hinwegzusehen, denn Gotthält nicht
für immer fest an seinem Zorn, er
liebt es, gnädig zu sein[18]. Es ist
eine Liebe, die Mitleid hat mit dem
Elend, in dem die Kinder sich im



Laufe der Jahre befinden können – 
Ich lasse dich genesen und heile
deine Wunden[19] –, und die nicht
aufgibt, in dem Wunsch sie
zurückzugewinnen, wenn sie sich
entfernt haben. Eine Liebe, die ihre
Kinder beschützt, wenn sie verfolgt
oder bedrängt werden. Verzage
nicht, Israel! Denn ich bin es, der
dich aus fernem Land errettet,
deine Kinder aus dem Land ihrer
Gefangenschaft. Jakob wird
heimkehren und Ruhe haben; er
wird in Sicherheit leben, und
niemand wird ihn erschrecken.[20]
Sie nimmt sie liebevoll und herzlich
an, ist empfänglich für das kleinste
Zeichen der Zuneigung. Kauft
Getreide und esst, kommt und
kauft ohne Geld! Kauft Wein und
Milch ohne Bezahlung![21] Es ist
eine Liebe, die uns lehrt, uns um die
anderen zu kümmern, mit ihrem
Schmerz zu leiden und uns mit ihnen
zu freuen; denen, die mit uns
zusammen sind, wirklich nahe zu



sein mit unserem Gebet und
unserem Interesse, die Kranken zu
besuchen… letztendlich, unsere Zeit
zu verschenken.

Auch die Eigenschaft janún
(misericors) wird Gott zugeschrieben.
Dieses Adjektiv, das man mit
„mitleidig“ übersetzen kann, leitet
sich her von jen, was bedeutet
„Gnade, Gefallen“, also etwas, das
aus reinem Wohlwollen gegeben
wird, das über die strikte
Gerechtigkeit hinausgeht. Es drückt
eine Haltung Gottes aus, die sich in
einem der Gebote des Alten Bundes
widerspiegelt: Nimmst du von
einem Mitbürger den Mantel zum
Pfand, dann sollst du ihn bis
Sonnenuntergang zurückgeben;
denn es ist seine einzige Decke, der
Mantel, mit dem er seine bloßen
Leib bedeckt. Worin soll er sonst
schlafen? Wenn er zu mir schreit,
höre ich es; denn ich habe Mitleid
(janun).[22] Es handelt sich um ein



Gebot, das von Mitleid mit dem
Armen inspiriert ist, der nicht
bezahlen konnte, was er aus
Gerechtigkeit hätte zahlen müssen.
Der Herr will nicht, dass er leidet,
und in diesem Mitleid, das Gott den
Seinen einzugeben weiß, öffnet sich
der Weg zur wahren Gerechtigkeit: 
Liebe will ich, nicht Schlachtopfer,
Gotteserkenntnis, nicht
Brandopfer.[23] Wer Gott wirklich
kennt, sieht das Leid des Bruders.
Wie viele Gelegenheiten den anderen
zu dienen entdecken wir, wenn wir
Gott um diesen Blick voller Mitgefühl
bitten! In diesem Jubiläumsjahr ist es
sehr sinnvoll, zusammen mit
anderen eins der Werke der
leiblichen Barmherzigkeit da zu tun,
wo wir uns befinden.

Gott ist so treu, dass er wartet

Dieser Psalm bringt auch zum
Ausdruck, dass Gott, der Herr, über
die Maßen barmherzig ist, multae



misericordiae (jésed). In diesem
Zusammenhang wird ein Wort aus
dem Wortschatz der Familie benutzt,
das man wörtlich mit „Pietät“
übersetzen könnte. Es bezieht sich
insbesondere auf die Qualität der
Beziehung der Eltern zu ihren
Kindern, der Kinder zu ihren Eltern
sowie der Eheleute zueinander. Als
Jakob in hohem Alter kurz vor dem
Tod steht, ruft er seinen Sohn Josef
und bittet ihn: Schwöre, dass du
nach Treu (jésed)und Glauben an
mir handeln wirst: Begrab mich
nicht in Ägypten![24] Er bittet ihn
also darum, sich wie ein guter Sohn
zu verhalten, der den letzten Willen
seines Vaters erfüllt. Wenn gesagt
wird, dass Gott reich ist an jésed, so
bedeutet dies, dass Gott uns immer
als seine Kinder betrachtet: Seine
Gaben und seine Berufung nimmt er
nicht zurück[25]. „Von diesem
barmherzigen Gott wird auch gesagt,
dass er »langmütig« ist. Wörtlich
heißt es »langatmig«, also mit dem



langen Atem der Langmütigkeit und
der Fähigkeit zu ertragen. Gott
versteht zu warten, seine Zeiten sind
nicht die ungeduldigen Zeiten der
Menschen: Er ist wie der kluge
Gärtner, der abzuwarten versteht,
der dem guten Samen Zeit lässt zu
wachsen, trotz des Unkrauts (vgl. Mt
13, 24-30).“[26]

Schließlich heißt es, dass die
Barmherzigkeit des Herrn voller
Wahrheit ist: et veritatis (émet).
Tatsächlich überdeckt sein Erbarmen
nicht die Beleidigungen und
Verletzungen, als wären sie nicht
geschehen. Die Wunden werden erst
verbunden, nachdem sie „behandelt
und geheilt“[27] worden sind; sonst
könnten sie sich entzünden. Der
Herr ist Arzt und heilt unseren
Egoismus, wenn wir seine Gnade
bis ins Tiefsteunserer Seele
eindringen lassen.[28] Indem wir
zulassen, dass er uns heilt, bekennen
wir uns als Sünder. Wir zeigen ihm



unsere Wunden, bereit, die richtige
Medizin anzuwenden, damit sie
heilen können. Zeige deine Wunde,
damit du wirklich geheilt wirst, so
dass du dich nicht wieder
infizieren kannst, auch wenn es
schmerzt wie bei einem
chirurgischen Eingriff.[29] Und
daraufhin verspricht Gott: Wären
eure Sünden auch rot wie
Scharlach, sie sollen weiß werden
wie Schnee.[30]

Eine dauerhafte, tiefe Verbundenheit
mit Gott und den anderen kann nur
auf dem Fundament der Wahrheit
entstehen. Das echte Glück – schreibt
der hl. Augustinus, und er denkt
dabei an unser Leben auf Erden und
an das ewige, das uns im Himmel
erwartet – ist die Freude an der
Wahrheit, gaudium de veritate[31]. In
der Wahrheit zu leben ist viel mehr
als einige Dinge zu wissen. Der
hebräische Begriff émet bedeutet
sowohl „Wahrheit“ als auch „Treue“.



Der aufrichtige Mensch ist treu, und
wer treu sein will, liebt die Wahrheit.
„Eine »Treue« ohne Grenzen: Das ist
das letzte Wort der Offenbarung
Gottes an Mose. Gottes Treue
schwindet nie, denn der Herr ist der
Hüter, der – wie es im Psalm heißt –
nicht schläft, sondern beständig über
uns wacht, um uns zum Leben zu
führen: „Er lässt deinen Fuß nicht
wanken; er, der dich behütet, schläft
nicht (Ps 121, 3-4.7-8).“[32]

Fassen wir zusammen: Im Alten
Testament ist die göttliche
Barmherzigkeit das liebevolle
mütterliche Herz, das der Herr dem
anbietet, der in Not ist und seine
wahre Situation anerkennt: seine
Schwächen und Irrtümer, seine
Sünden und Untreuen. Gott befreit
ihn nicht nur von der Last, die auf
ihm liegt und ihn bedrückt, sondern
er heilt ihn auch und stellt seine
Würde als Sohn wieder her.



Das barmherzige Antlitz des Vaters

Was von Anfang an war, was wir
gehört haben, was wir mit unseren
Augen gesehen, was wir geschaut
und was unsere Hände angefasst
haben, das verkünden wir: das
Wort des Lebens…[33] Mit
derselben Kraft, mit der sie
geschrieben wurden, erreichen uns
diese flammenden Worte des
Apostels, den Jesus liebte. In Jesus
sah und berührte er die Liebe Gottes.
Das können auch wir als Christen
tun, damit unsere Freude
vollkommen ist[34]. Jesus Christus
„ist die göttliche Barmherzigkeit in
Person: Christus begegnen heißt, der
Barmherzigkeit Gottes
begegnen“[35]. Deshalb lud unser
Vater uns ein, nicht müde zu werden,
sie auszukosten bei der Betrachtung 
jener ergreifenden Episoden
vomgöttlichen und menschlichen
Handeln und Sprechen des
Meisters, wenn er die



wunderbaren Parabeln von der
Vergebung und der ständig
bleibenden Liebe zu seinen
Kindern erzählt[36].

Christus ist der gute Samariter[37],
der nicht vorübergeht an denen, die
unter einer seelischen oder
materiellen Not leiden. Er hat Mitleid
und wendet ihre Not. „Gott mischt
sich in unser Elend ein, er nähert
sich unseren Wunden und heilt sie
mit seinen Händen. Um Hände zu
haben, ist er Mensch geworden. Und
das Werk Jesu ist eine persönlich
vollbrachte Arbeit: ein Mensch hat
die Sünde begangen, ein Mensch
kommt, um sie zu heilen.“[38] Das
ganze Leben des Herrn ist voll von
Gesten des Erbarmens: Er vergibt
dem Gelähmten, der auf seinem Bett
vom Dach des Hauses
heruntergelassen wird, seine
Sünden[39], er erweckt den einzigen
Sohn der Witwe von Naim zum
Leben und übergibt ihn seiner



Mutter[40], er gibt der Menge, die
ihm folgt, zu essen, damit sie
unterwegs nicht
zusammenbrechen[41]. „Was Jesus
in all diesen Situationen bewegte,
war nichts anderes als die
Barmherzigkeit, mit deren Hilfe er
im Herzen seiner Gegenüber zu lesen
verstand und die es ihm erlaubte,
ihrem wahrhaftigsten Bedürfnis zu
entsprechen.“[42]

Die bedingungslose Liebe des Herrn
findet ihren höchsten Ausdruck in
seiner Passion. Dort ist alles
Vergebung für die Menschen, Geduld
mit unseren Sünden, Worte ohne die
geringste Bitterkeit. Am Kreuz
hängend ist er bewegt vom
aufrichtigen Bekenntnis eines
Verbrechers – Uns geschieht recht,
wir erhalten den Lohn für unsere
Taten –, der gleich darauf bittet: 
Jesus, denk an mich, wenn du in
dein Reich kommst.[43] Es ist eine
vollkommene Momentaufnahme der



Barmherzigkeit: Jesus entspricht der
Bitte jenes Mannes, der sich nach
Liebe sehnt und der in aller
Einfachheit das Schlechte in seinem
Leben anerkennt. Er vergibt ihm und
öffnet ihm das Tor des Himmels: 
Amen, ich sage dir: Heute noch
wirst du mit mir im Paradies sein.
[44] Die Antwort des Herrn weist
darauf hin, dass er auf diesen
Moment gewartet hatte, so wie er ihn
oft für jeden von uns erwartet. „Jesus
nahm die Sünder gütig auf. Wenn
wir rein menschlich denken, ist der
Sünder ein Feind Jesu, ein Feind
Gottes. Aber er kam voller Güte auf
sie zu, er liebte sie und veränderte
ihre Herzen.“[45]

Am Fuß des Kreuzes stand Maria. Im
Vertrauen auf ihre Fürsprache
wenden wir uns an Gott, wie unser
Vater, einer göttlichen Inspiration
folgend, uns gelehrt hat: Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut
misericordiam consequamur[46]:



Lasst uns also voll Zuversicht
hingehen zum Thron der Gnade,
damit wir Erbarmen und Gnade
finden.

Francisco Varo

[1] Ex 33, 23.

[2] Joh 14, 8.

[3] Joh, 14, 9.

[4] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiae vultus, Nr.1.

[5] Num 6, 24 – 26.

[6] Vgl. Joh 14, 27.

[7] Papst Franziskus, Homilie, 7.4.13,
vgl. Gen 3, 9.

[8] Vgl. Gen 3, 14 – 21.



[9] Vgl. Gen 3, 24.

[10] Röm 11, 32.

[11] Ex 3, 7 – 8.

[12] Ex 34, 6. Ein fast identischer
Ausdruck wiederholt sich an
verschiedenen Stellen der Heiligen
Schrift, besonders in den Psalmen 86,
15 und 103, 8.

[13] Ps 86, 15.

[14] So zum Beispiel in Ex 13, 2:
"Erkläre alle Erstgeburt als mir
geheiligt! Alles, was bei den
Israeliten den Mutterschoß
durchbricht, bei Mensch und Vieh,
gehört mir."

[15]Jes 49, 15.

[16] Papst Franziskus, Audienz,
13.1.16.

[17]Mi 6, 3.



[18] Mi 7, 18.

[19] Jer 30, 17.

[20] Jer 46, 27.

[21] Jes 55, 1.

[22] Ex 22, 25 – 26.

[23] Hos 6, 6.

[24] Gen 47, 29.

[25] Vgl.Röm 11, 29.

[26] Papst Franziskus, Audienz,
13.1.16.

[27] Papst Franziskus, Ansprache,
18.10.14.

[28] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 93.

[29] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 192.

[30] Jes 1, 18.



[31] Vgl. Hl. Augustinus, 
Bekenntnisse, X. 23.33.

[32] Papst Franziskus, Audienz,
13.1.16.

[33] 1 Joh 1, 1.

[34] 1 Joh 1, 4.

[35] Joseph Ratzinger, Homilie, Misa
pro eligendo pontifice, 18.4.2005.

[36] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 216.

[37] Vgl. Lk 10, 33 – 35.

[38] Papst Franziskus, Homilie in
Santa Marta, 22.10.13.

[39] Vgl. Mk 2, 3 – 12.

[40] Vgl.Lk 7, 11 – 15.

[41] Vgl.Mt 14, 13 – 21; 15, 32 – 39.

[42] Papst Franziskus, Misericordiae
vultus, Nr. 8.



[43]Lk 23, 41 – 42.

[44] Lk 23, 43.

[45] Papst Franziskus, Audienz,
20.2.16.

[46] Vgl. Hebr 4, 16.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/christus-offenbart-die-
barmherzigkeit-des-vaters/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/christus-offenbart-die-barmherzigkeit-des-vaters/
https://opusdei.org/de-ch/article/christus-offenbart-die-barmherzigkeit-des-vaters/
https://opusdei.org/de-ch/article/christus-offenbart-die-barmherzigkeit-des-vaters/

	Die Barmherzigkeit in den Texten der Heiligen Schrift

