
opusdei.org

Brief des Prälaten
(September 2016)

Bischof Javier Echevarria stellt
das Fest der Kreuzerhöhung am
14. September in den
Mittelpunkt seines Briefes und
erinnert daran, dass die
Begleitung der Kranken und
Älteren in ihrem Leiden, ein
Gott sehr wohlgefälliges Werk
der Barmherzigkeit ist.

05.09.2016

Ihr Lieben, Gott schütze Euch!



Im Monat September fordert uns die
Kirche, unsere Mutter und Lehrerin,
auf, tiefer über die Früchte der
Erlösung nachzudenken. Das Fest der
Kreuzerhöhung am 14. erinnert uns
daran, dass das heilige Holz, an dem
der Herr sein Leben für das Heil der
Welt hingab, ein Thron des
Triumphes und der Glorie ist: Wenn
ich über die Erde erhöht bin, werde
ich alle zu mir ziehen.[1] Und am
folgenden Tag, an dem wir Unserer
Lieben Frau am Fuß des Kreuzes
gedenken, wird uns neuerlich vor
Augen geführt, dass Maria, die mit
Christus, dem neuen Adam,
verbundene neue Eva, in höchstem
Maße an der Erlösung der Menschen
mitgewirkt hat. Wenn wir das Kreuz
mit den Augen des Glaubens
betrachten, sehen wir, dass „das
Marterwerkzeug, das am Karfreitag
das Gericht Gottes über die Welt
offenbarte, zur Quelle des Lebens,
der Vergebung, des Erbarmens, zu



einem Zeichen der Versöhnung und
des Friedens geworden ist“[2].

Diese liturgischen Feste
konfrontieren uns auch mit unserer
täglichen persönlichen Antwort auf
das Mysterium des Schmerzes, wenn
dieser unseren Weg kreuzt.
Manchmal halten wir Menschen nur
das, was den Sinnen schmeichelt
oder das eigene Ich zufriedenstellt,
für einen „Erfolg“, während wir die
Widrigkeiten – das, was nicht so
gelingt, wie wir es uns vorgestellt
hatten, und das, was unseren Leib
oder unsere Seele leiden lässt – als
„Niederlage“ ansehen. Versuchen
wir, diese irrige Logik zu
überwinden, denn, wie der hl.
Josefmaria schrieb, „der Sieg oder die
Niederlage liegen im inneren Leben.
Der Sieg besteht darin, ruhig und
gelassen das Kreuz Christi
anzunehmen und die Arme
auszubreiten, denn für Jesus wie für
uns ist das Kreuz ein Thron, es ist die



Erhöhung der Liebe; es ist der Gipfel
der erlösenden Wirksamkeit unseres
Bemühens, die Menschen zu Gott zu
führen, und zwar gemäß unserem
laikalen Geist, durch unseren
Umgang, unsere Freundschaft,
unsere Arbeit, mit unserem Wort
und unserem Glaubenswissen, mit
Gebet und Opfer.“[3]

Wenn wir auf die Flucht vor dem
Kreuz schauen, die wir leider an so
vielen Orten beobachten können,
müssen wir uns mit dem Papst
fragen: »Wie steht es um meinen
Weg als Christ, den ich in der Taufe
begonnen habe? Steht er still? (…)
Bleibe ich vor den Dingen stehen, die
mir gefallen: Weltlichkeit, Eitelkeit,
oder gehe ich immer weiter, indem
ich die Seligpreisungen und die
Werke der Barmherzigkeit konkret
werden lasse?« Denn der Weg Jesu ist
voller Trost, Herrlichkeit und auch
Kreuz, aber immer mit dem Frieden
in der Seele.[4]



Unter den Werken der
Barmherzigkeit, die wir während
dieses Heiligen Jahres besonders zu
praktizieren versuchen, gibt es eines,
das gleichermaßen den Körper und
die Seele betrifft. Ich spreche von der
Sorge um die kranken und die alten
Menschen. Diese beschränkt sich
nämlich nicht darauf, ihren
materiellen Bedürfnissen
nachzukommen. Sie hat auch immer
eine geistliche Dimension, denn es
geht darum, dass diese Menschen im
Leiden oder in der Einsamkeit stets
aufs Neue eine Gelegenheit
entdecken, sich mit Christus am
Kreuz zu verbinden.

Jesu Zuwendung zu den Kranken
war ein Merkmal seines Lebens auf
dieser Erde, eines der Zeichen seiner
messianischen Sendung, wie
Matthäus entschieden feststellt: Er
hat unsere Leiden auf sich genommen
und unsere Krankheiten getragen.[5]
An vielen Stellen haben die



Evangelisten darüber berichtet.
Manchmal handelt es sich um eine
Einzelperson, die diese Gnade für
sich oder für einen Mitmenschen
erbittet, wie etwa der Hauptmann
von Kafarnaum, der Jesus für seinen
kranken Knecht anspricht; oder
Freunde, die einen Gelähmten vor
ihn legen; oder Martha und Maria,
die ihn drängen, nach Bethanien zu
kommen, um ihren schwerkranken
Bruder wieder gesund zu machen;
oder Bartimäus, der ihn mit lauten
Rufen anfleht, sich seiner zu
erbarmen und seine Blindheit zu
heilen, als er auf dem Weg nach
Jericho vorbeikommt … Andere Male
ergreift Jesus selbst die Initiative, so
hatte er, als er ausstieg und die vielen
Menschen sah, Mitleid mit ihnen und
heilte die Kranken[6]; oder als er
einen Gelähmten am Bethesdateich
fragte: Willst du gesund werden?[7];
oder in dem Moment, als er den Sohn
der Witwe von Naïn wieder lebendig
machte[8].



Häufig brachten die Volksscharen
ihre kranken Verwandten oder
Freunde bis zu dem Ort, wo der
Meister sich gerade befand. Matthäus
berichtet, dass Jesus anden See von
Galiläa kam. Er stieg auf einen Berg
und setzte sich. Da kamen viele
Menschen und brachten Lahme,
Krüppel, Blinde, Stumme und viele
andere Kranke zu ihm; sie legten sie
vor ihn hin, und er heilte sie. Als die
Menschen sahen, dass Stumme
plötzlich redeten, Krüppel gesund
wurden, Lahme gehen und Blinde
sehen konnten, waren sie erstaunt
und priesen den Gott Israels.[9]

Die Wunder Jesu sollten natürlich
nicht nur die Krankheiten des Leibes
heilen, sondern die Seele mit Gnade
erfüllen; das zeigt sich bei der
Heilung des Blindgeborenen. Auf die
Frage der Jünger hin, die
entsprechend der landläufigen
Meinung dachten, die Blindheit
dieses Mannes sei eine Folge seiner



Sünden, antwortete Jesus: Weder er
noch seine Eltern haben gesündigt,
sondern das Wirken Gottes soll an
ihm offenbar werden.[10]

Die Apostelgeschichte zeichnet an
verschiedenen Stellen ein Bild der
jungen Kirche und ihres Einsatzes.
So schreibt der hl. Lukas: Durch die
Hände der Apostel geschahen viele
Zeichen und Wunder im Volk. (…)
Selbst die Kranken trug man auf die
Straßen hinaus und legte sie auf
Betten und Bahren, damit, wenn
Petrus vorüberkam, wenigstens sein
Schatten auf einen von ihnen fiel.[11]

Schmerz und Krankheit können uns
Gott näher bringen, wenn wir sie mit
Gespür für das Übernatürliche
annehmen. Aber sie können uns
auch von ihm entfernen, wenn sie
uns zur Auflehnung führen. Unser
Vater sammelte – in seinem
persönlichen Leben wie auch aus der
Geschichte des Werkes – viel



Erfahrung mit der Wirkmächtigkeit
des körperlichen oder seelischen
Leidens, das mit dem Kreuz des
Herrn vereint wird. Er war Gott und
unzähligen Menschen, die so auf
seine Bitten reagierten, dankbar und
erklärte häufig, dass „wir uns von
Anfang an auf das Gebet vieler
Kranken gestützt haben, die ihre
Leiden für das Opus Dei
aufopferten“[12]. Auch heute ruht
unsere apostolische Arbeit auf dem
Fundament, das die Kranken legen,
deren großzügig aufgeopferte Leiden
zu Gebet für die Kirche, den Papst
und die Seelen werden.

Allen Kranken müssen wir dankbar,
aufmerksam und liebevoll in ihren
materiellen und geistlichen
Bedürfnissen zur Seite stehen. Bitten
wir Gott, er möge ihnen die
Gesundheit schenken, wenn es für
ihre Seele gut ist; und wenn nicht,
dass sie die Krankheit, die
Beschwerden des Alters, jedwede



Leiden, die sie erdulden, freudig
annehmen können, immer in der
frohen übernatürlichen Gewissheit,
dass sie so daran mitarbeiten, dass
die von Christus erworbenen
Verdienste ihre erlösende Wirkung
entfalten.

„Also am Kreuz, und treu. Am Kreuz,
und froh, denn für eine Hingabe
ohne Freude könnte Gott nicht
dankbar sein: hilarem enim datorem
diligit Deus (2 Kor 9, 7). Gott liebt
einen fröhlichen Geber. Am Kreuz,
ruhig und gelassen, denn wir haben
keine Angst vor dem Leben und
keine Angst vor dem Tod; und wir
fürchten uns auch nicht vor Gott, der
unser Vater ist.“[13] Unser Gründer,
der sehr menschlich war, betonte
jedoch ebenfalls: „Wenn man kann,
nimmt man den körperlichen
Schmerz weg. Es gibt schon genug
Leiden im Leben! Wenn man ihn
aber nicht wegnehmen kann, dann
opfert man ihn auf.“[14]



Um diese genuin christliche Haltung
recht zu verstehen, muss man sich in
einer solchen Lage den Blick des
Guten Hirten zu eigen machen.
„Allein von der natürlichen
Hinneigung her, die die Liebe
schenkt, können wir das gottgefällige
Leben würdigen, das in der
Frömmigkeit der christlichen Völker
(…) vorhanden ist. Ich denke an den
festen Glauben jener Mütter am
Krankenbett des Sohnes, die sich an
einen Rosenkranz klammern, auch
wenn sie die Sätze des Credo nicht
zusammenbringen; oder an den
enormen Gehalt an Hoffnung, der
sich mit einer Kerze verbreitet, die in
einer bescheidenen Wohnung
angezündet wird, um Maria um Hilfe
zu bitten; oder an jene von tiefer
Liebe erfüllten Blicke auf den
gekreuzigten Christus.“[15]

Wenn wir krank sind oder in
irgendeiner Weise leiden, sollten wir
das den Menschen in unserer



nächsten Umgebung mitteilen, zum
Arzt gehen und dessen Anweisungen
befolgen, um so schnell wie möglich
Abhilfe zu schaffen. So vermeidet
man die Fixierung auf die Krankheit.
Wie oft habe ich den hl. Josefmaria
sagen hören, dass auf dieser Erde
niemand heilig ist und es auch
niemanden gibt, der immer gesund
ist! Wir alle können Zeiten der
Krankheit, selbst schwerer Krankheit
durchmachen; und gerade diese
Tatsache sollte uns dazu führen, uns
vertrauensvoll den Händen Gottes
und derer, die uns helfen können, zu
überlassen.

Meine Töchter und Söhne, greifen
wir voller Dankbarkeit diese
Empfehlungen unseres heiligen
Gründers auf, denn „die Werke
Gottes tun ist keine Floskel, nein, es
ist eine Einladung, sich aus Liebe zu
verbrauchen. Man muss sich selber
sterben, um zu neuem Leben
wiedergeboren zu werden. Denn so



gehorchte Jesus, gehorsam bis zum
Tode am Kreuz, mortem autem
crucis. Propter quod et Deus exaltavit
illum (Phil 2, 8-9), und deshalb hat
Gott Ihn erhöht. Wenn wir dem
göttlichen Willen gehorchen, wird
auch für uns das Kreuz Auferstehung
sein und Erhöhung. So wird sich in
uns Schritt für Schritt das Leben
Christi erfüllen, und unser eigenes
Leben wird das Bemühen guter
Kinder Gottes sein, die trotz ihrer
vielen Schwächen und Fehler wie
Christus umherzogen und Gutes
taten.“[16]

Unterlassen wir auch nicht einen
Blick auf den von uns so sehr
geliebten seligen Alvaro, der freudig
Gesundheit wie Krankheit annahm.
Wenn wir am 15. September, dem
Jahrestag seiner Ernennung zum
Nachfolger des hl. Josefmaria, seiner
gedenken, sollten wir ihn um seine
Hilfe für alle bitten.



Ich bin sicher, dass ihr für die Opfer
des Erdbebens in Italien und auch
für die der anderen Katastrophen
überall auf der Welt gebetet habt,
denn so fördern wir die brüderliche
Verbundenheit aller Menschen.

In drei Tagen werde ich an diesem
Marienwallfahrtsort von
Torreciudad sechs Diakonen,
Assoziierten der Prälatur, die
Priesterweihe spenden. Bittet für sie
und für die Priester der ganzen Welt,
für den Papst und die Bischöfe, damit
der Heilige Geist sie mit seinen
Gaben erfüllt und heilig werden
lässt. Am selben Tag werden wir die
Freude der Kirche über die
Heiligsprechung der seligen Mutter
Teresa teilen, die das Werk so sehr
schätzte.

In Liebe segnet Euch

Euer Vater

+ Javier



Torreciudad, 1. September 2016

[1] Joh 12, 32

[2] Benedikt XVI., Homilie, 14.9.2008

[3] Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1954, Nr.
30

[4] Papst Franziskus,
Tagesmeditation in Sancta Marta,
3.5.2016

[5] Mt 8, 17; vgl. Jes 53, 4

[6] Mt 14, 14

[7] Joh 5, 6

[8] Vgl. Lk 7, 11-15

[9] Mt 15, 29-31

[10] Joh 9, 3

[11] Apg 5, 12-15



[12] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, ohne
Datum (AGP, P01, XII-1981, S. 9)

[13] Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1954,
Nr. 30

[14] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 1.1.1969

[15] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii gaudium,
24.11.2013, Nr. 125

[16] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 21

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-
september-2016/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2016/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2016/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2016/

	Brief des Prälaten (September 2016)

