
opusdei.org

Brief des Prälaten
(September 2007)

Um das Gute zu verbreiten,
muss man nahe bei Christus
sein. Die Ausbildung, die
diejenigen erhalten, die sich
dem Opus Dei nähern und ihre
Frömmigkeit sind eine Hilfe,
um das Kreuz des Herrn
mittragen zu können. Diese
Gedanken führt Bischof
Echevarria in seinen Brief
näher aus.

08.09.2007



Die Kirche – und das Werk als ein
lebendiger Teil der Kirche – ist
gerufen, das Licht, das sie beständig
von Christus empfängt, in der Welt
leuchten zu lassen und zu
verbreiten. Die Lehre Christi gilt für
alle Christen: Ihr seid das Licht der
Welt. Eine Stadt, die auf einem Berg
liegt, kann nicht verborgen bleiben.
Man zündet auch nicht ein Licht an
und stülpt ein Gefäß darüber, sondern
man stellt es auf den Leuchter; dann
leuchtet es allen im Haus. So soll euer
Licht vor den Menschen leuchten,
damit sie eure guten Werke sehen und
euren Vater im Himmel preisen.[1]

„Wenn wir diese Worte Jesu hören,
sagt Benedikt XVI., dann können wir,
Glieder der Kirche, uns nur bewußt
werden, wie unzureichend unser
Menschsein, unsere von der Sünde
gekennzeichnete conditio humana ist.
Die Kirche ist heilig, aber sie wird
gebildet von Männern und Frauen
mit Grenzen und Irrtümern.



Christus, allein er, kann durch das
Geschenk des Heiligen Geistes unsere
Armseligkeit verwandeln und uns
beständig erneuern. Er ist das Licht
der Völker, lumen gentium, der die
Welt durch seine Kirche hat
erleuchten wollen“ (vgl. Dogm.
Konst. Lumen gentium, Nr. 1).

„Wie wird das geschehen?, fragen
auch wir uns mit den Worten, die die
selige Jungfrau Maria an den
Erzengel Gabriel richtete. Sie selbst,
die Mutter Christi und der Kirche,
gibt uns die Antwort mit dem
Beispiel ihrer gänzlichen
Verfügbarkeit für Gottes Willen – fiat
mihi secundum verbum tuum (Lk 1,
38). Sie lehrt uns, „Erscheinung“ des
Herrn zu sein, indem wir unsere
Herzen der Kraft der Gnade öffnen
und treu dem Wort ihres Sohnes
anhangen, der das Licht der Welt
und das endgültige Ziel der
Geschichte ist.“[2]



Es gibt eine unverzichtbare
Bedingung, um das Leben und die
Lehre Christi den anderen Menschen
nahezubringen – und das tut in
unserer Zeit wirklich not: Wir selbst
müssen mit noch größerem Eifer
unseren Herrn täglich besser
kennenlernen, mit ihm Umgang
haben und ihn immer mehr lieben.
Die Übungen christlicher
Frömmigkeit, die in der Kirche schon
Tradition sind und die wir im Opus
Dei pflegen, haben genau dieses Ziel.
Wir wollen sie so gut wie möglich
verrichten, sie sollen Frucht einer
Entscheidung aus Liebe sein, auch
wenn unser Herz manchmal unter
Trockenheit leidet oder nicht
reagiert.

Wenn jemand sich an die Prälatur
wendet, weil er den Wunsch hat, Gott
näherzukommen, vermitteln wir ihm
nach Möglichkeit eine theologische,
geistliche und apostolische
Ausbildung. Sie gibt nicht nur seinem



Verstand von Anfang an Klarheit in
bezug auf die Verkündigung Christi,
sondern er erhält Licht und Kraft,
um seine Schritte auf den Weg der
Nachfolge Jesu zu lenken. Helfen wir
den Menschen, die Sakramente zu
schätzen, die Eucharistie und die
Beichte häufig zu empfangen,
persönlich zu beten, Gott als Vater
und Maria als Mutter anzusprechen,
die Arbeit Gott aufzuopfern, sich der
materiellen und geistlichen
Bedürfnisse der anderen
anzunehmen und diejenigen, mit
denen sie in engerer Beziehung
stehen, Gott näherzubringen.

Versuchen wir also, täglich den
persönlichen Umgang mit Gott Vater,
mit Christus, mit dem Heiligen Geist
und mit der seligen Jungfrau Maria
zu verbessern. Wir, die wir die
geistliche Nahrung des Opus Dei
empfangen, verleihen dem
Frömmigkeitsleben gerne eine
besondere Tönung, die sich auch



viele andere Menschen zu eigen
machen und die das Bewußtsein
unserer Gotteskindschaft ausmacht.
Wir versuchen, Christus besonders in
seinen Jahren der Arbeit und des
gewöhnlichen Lebens in Nazaret
nachzuahmen; wir fördern in uns die
Andacht zum Heiligen Geist, dem
Gast im Innersten unserer Seele, der
uns anspornt, Christus ähnlich zu
werden und Gott Vater zu lieben; wir
verehren Maria als Mutter Gottes
und unsere Mutter; unsere
Beziehung zu ihr ist die kleiner
Kinder, die alles von ihrer
mütterlichen Güte erwarten; wir
suchen den persönlichen Umgang
mit den Schutzengeln, die wir als 
Verbündete in all unseren
apostolischen Unternehmungen
betrachten; und wir wenden uns
vertrauensvoll an den heiligen
Josefmaria, unseren geliebten Vater,
in dem wir den Geist, den Gott für
das Opus Dei gewollt hat, in seiner



ganzen Vollkommenheit verwirklicht
sehen.

Außerdem wollen wir uns immer
dafür einsetzen, der heiligen Kirche
nicht nur in Worten, sondern in Tat
und Wahrheit [3] zu dienen. Wir
beten für den Papst und seine
Anliegen und bitten auch andere um
Gebet. Wir möchten den Karren in
die Richtung ziehen, die der Heilige
Vater und die Bischöfe in
Gemeinschaft mit dem Heiligen Stuhl
vorgeben. Wir erfüllen treu die
spezifische Sendung des Opus Dei
und arbeiten so ganz direkt an der
Erfüllung der großen Aufgabe mit,
die der Meister der Kirche
anvertraut hat, damit Gottes Wille
geschieht: daß alle Menschen gerettet
werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen [4].

Wir fühlen uns gedrängt allen
Tätigkeiten in den
unterschiedlichsten



Lebenssituationen mit
Entschiedenheit ein apostolisches
Siegel aufzudrücken. So leisten wir
alle eine fruchtbare Arbeit, auch die,
welche ausnahmsweise nicht in der
Lage sind, direkt und persönlich
apostolisch zu wirken. Aber dieser
Weg verlangt – das möchte ich noch
einmal wiederholen – die Beziehung
zu Gott durch die Ausdrucksformen
der Frömmigkeit zu pflegen. Es geht
nicht ohne Einsatz und Sorgfalt, daß
man die Arbeit gut zu Ende bringt
und sie Gott jeden Tag in der heiligen
Messe anbietet; man muß die kleinen
Abtötungen wichtig nehmen, denn
Gott erwartet, daß sie immerzu in
unserem Tun und Lassen präsent
sind „wie das Schlagen des Herzens“
[5].

Die Gemeinschaft mit Christus am
Kreuz ist unerläßlich, um dieses
apostolische Programm treu und
optimistisch durchzuhalten. Man
kann Jesus nicht nachfolgen, ohne



sich selbst zu verleugnen[6], ohne
den Geist der Buße zu pflegen, ohne
gewohnheitsmäßig konkrete
Bußwerke zu verrichten. Vor einigen
Monaten wies der Heilige Vater
darauf hin, als er die Feier eines
Gedenkjahres an den heiligen Paulus
ankündigte, seit dessen Geburt
zweitausend Jahre vergangen sind:
„Die außerordentlichen
apostolischen Ergebnisse, die er
erreichen konnte, sind also nicht
einer glänzenden Rhetorik oder
raffinierten apologetischen und
missionarischen Strategien
zuzuschreiben. Der Erfolg seines
Apostolats hängt vor allem mit
seinem persönlichen Engagement bei
der Verkündigung des Evangeliums
und mit seiner totalen Hingabe an
Christus zusammen; eine Hingabe,
die Gefahren, Schwierigkeiten und
Verfolgungen nicht fürchtete: »Denn
ich bin gewiß: Weder Tod noch
Leben«, schrieb er an die Römer,
»weder Engel noch Mächte, weder



Gegenwärtiges noch Zukünftiges,
weder Gewalten der Höhe oder Tiefe
noch irgendeine andere Kreatur
können uns scheiden von der Liebe
Gottes, die in Christus Jesus ist,
unserem Herrn« (8, 38–39). Daraus
können wir eine sehr wichtige Lehre
für jeden Christen ziehen. Das
Handeln der Kirche ist nur in dem
Maß glaubhaft und wirksam, in dem
alle, die ihr angehören, bereit sind, in
jeder Situation für ihre Treue zu
Christus persönlich einzustehen. Wo
diese Bereitschaft fehlt, wird das
entscheidende Argument der
Wahrheit, von dem die Kirche selbst
abhängt, nicht erfüllt.“[7]

Diese Überlegungen helfen uns, uns
auf das Fest der Kreuzerhöhung am
14. September vorzubereiten. Der
heilige Josefmaria richtet unseren
Blick auf das große Ziel, durch
unsere geheiligte und heiligende
Arbeit das Kreuz Christi an der
Spitze aller menschlichen Tätigkeiten



aufleuchten zu lassen, damit Jesus
alles an sich ziehe[8]. Machen wir
uns Gedanken über die Dringlichkeit
dieser Aufgabe, denn „wie viele
Menschen sind auch in unserer Zeit
auf der Suche nach Gott, auf der
Suche nach Jesus und seiner Kirche,
auf der Suche nach dem göttlichen
Erbarmen und warten auf ein
»Zeichen«, das ihren Sinn und ihr
Herz anrühren soll! Der Evangelist
erinnert uns heute wie damals
daran, daß das einzige »Zeichen« der
am Kreuz erhöhte Jesus ist: Jesus, der
gestorben und auferstanden ist, ist
das Zeichen, das vollkommen genügt.
In ihm können wir die Wahrheit des
Lebens erfassen und das Heil
erlangen. Das ist die zentrale
Botschaft der Kirche, die durch die
Jahrhunderte hindurch unverändert
bleibt. Der christliche Glaube ist
daher keine Ideologie, sondern
persönliche Begegnung mit dem
gekreuzigten und auferstandenen
Christus. Aus dieser persönlichen



und gemeinschaftlichen Erfahrung
erwächst dann eine neue Weise des
Denkens und Handelns: Es beginnt,
wie die Heiligen bezeugen, ein
Leben, das von der Liebe geprägt ist“.
[9]

Ein wichtiger Teil des Aufzeigens
Christi in unserem Leben liegt – und
diesen Gedanken können wir nicht
als bekannt voraussetzen – in der
frohen gewohnheitsmäßigen
Abtötung und Buße: freiwillig auf
Bequemlichkeiten und Genüsse zu
verzichten, die, ohne in sich schlecht
zu sein, die Gemeinschaft mit Gott
trüben oder erschweren könnten.
Der maßvolle Gebrauch der
materiellen Güter, ohne sich in ihren
Netzen fangen zu lassen, ist von
grundlegender Bedeutung für die
Gemeinschaft mit Christus und die
apostolische Aktivität.

Vor vielen Jahren schrieb unser
Gründer, daß „die Menschen von



uns, den Kindern Gottes in seinem
Werk diesen bonus odor Christi
erwarten, der sie, gestützt auf unsere
Mäßigkeit, entzündet und mitreißt“ 
[10]. Wenn wir hingegen der
Ansteckungsgefahr durch die
Verweltlichung erliegen, wenn wir
dächten, daß es unmöglich ist, die
fordernde Atmosphäre Christi mit
uns zu tragen und gegen den Strom
zu schwimmen, dann könnten wir
den anderen nicht helfen, das große
Glück der Freundschaft mit Christus
zu finden. Unglücklicherweise
überwiegt fast überall eine
verweltlichte Haltung. Es ist daher
nötig, die Menschen einzuladen, die
reine Luft der Nähe zu Gott zu
atmen, und das als erstes mit dem
Beispiel zu tun. Dazu gehört
notwendig die Mäßigkeit des
Herzens und der Sinne: Selig, die ein
reines Herz haben; denn sie werden
Gott schauen[11]; in der festen
Überzeugung, daß man nur so diese



unsere Welt leidenschaftlich lieben
kann.

Wie groß ist die Verantwortung der
Christen! Betrachten wir noch
einmal, was der heilige Josefmaria
im Weg schrieb: „Davon, daß du und
ich so handeln, wie Gott will, hängen
viele große Dinge ab. Vergiß das
nicht.“[12]

Hört nicht auf, für den Heiligen Vater
und seine Anliegen zu beten. Bittet
Gott, er möge seinem Dienst an der
Kirche Fruchtbarkeit verleihen, so
daß alle Katholiken – Hirten wie
Gläubige – seine Lehren von Herzen
annehmen und sie in die Tat
umsetzen. Und verbindet Euch auch
mit meinen Anliegen. Verzeiht, daß
ich darauf bestehe, aber ich brauche
jede und jeden von Euch wirklich.
Unser Vater sagte häufig: alles ist
getan und alles bleibt zu tun; aus
diesem Grund suche ich Eure
Mitarbeit, damit ich diese



Herausforderung des Apostolates
bestehe, die darin liegt, allen
Menschen zu verkünden, daß
Christus jeden von ihnen ruft.

-----------------

[1] Mt 5, 14–16

[2] Benedikt XVI., Predigt, 6.1.2006

[3] 1 Joh 3, 18

[4] 1 Tim 2, 4

[5] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 518

[6] Vgl. Lk 9, 23

[7] Benedikt XVI., Predigt in St. Paul
vor den Mauern, 28.6.2007

[8] Vgl. Joh 12, 32

[9] Benedikt XVI., Predigt, 26.3.2006

[10] Hl. Josefmaria, Instruktion, Mai
1935/14.9.1950, Nr. 65



[11] Mt 5, 8

[12] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 755

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-
september-2007/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2007/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2007/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2007/

	Brief des Prälaten (September 2007)

