opusdei.org

Brief des Pralaten
(September 2007)

Um das Gute zu verbreiten,
muss man nahe bei Christus
sein. Die Ausbildung, die
diejenigen erhalten, die sich
dem Opus Dei nahern und ihre
Frommigkeit sind eine Hilfe,
um das Kreuz des Herrn
mittragen zu konnen. Diese
Gedanken fihrt Bischof
Echevarria in seinen Brief
naher aus.

08.09.2007



Die Kirche — und das Werk als ein
lebendiger Teil der Kirche - ist
gerufen, das Licht, das sie bestandig
von Christus empfangt, in der Welt
leuchten zu lassen und zu
verbreiten. Die Lehre Christi gilt fir
alle Christen: Ihr seid das Licht der
Welt. Eine Stadt, die auf einem Berg
liegt, kann nicht verborgen bleiben.
Man ztindet auch nicht ein Licht an
und stiilpt ein Gefifs dartiber, sondern
man stellt es auf den Leuchter; dann
leuchtet es allen im Haus. So soll euer
Licht vor den Menschen leuchten,
damit sie eure guten Werke sehen und
euren Vater im Himmel preisen.[1]

»Wenn wir diese Worte Jesu horen,
sagt Benedikt XVI., dann konnen wir,
Glieder der Kirche, uns nur bewufst
werden, wie unzureichend unser
Menschsein, unsere von der Stiinde
gekennzeichnete conditio humana ist.
Die Kirche ist heilig, aber sie wird
gebildet von Mannern und Frauen
mit Grenzen und Irrtimern.



Christus, allein er, kann durch das
Geschenk des Heiligen Geistes unsere
Armseligkeit verwandeln und uns
bestandig erneuern. Er ist das Licht
der Volker, lumen gentium, der die
Welt durch seine Kirche hat
erleuchten wollen“ (vgl. Dogm.
Konst. Lumen gentium, Nr. 1).

»Wie wird das geschehen?, fragen
auch wir uns mit den Worten, die die
selige Jungfrau Maria an den
Erzengel Gabriel richtete. Sie selbst,
die Mutter Christi und der Kirche,
gibt uns die Antwort mit dem
Beispiel ihrer ganzlichen
Verflugbarkeit fir Gottes Willen - fiat
mihi secundum verbum tuum (LK 1,
38). Sie lehrt uns, ,,Erscheinung® des
Herrn zu sein, indem wir unsere
Herzen der Kraft der Gnade 6ffnen
und treu dem Wort ihres Sohnes
anhangen, der das Licht der Welt
und das endgtultige Ziel der
Geschichte ist.“[2]



Es gibt eine unverzichtbare
Bedingung, um das Leben und die
Lehre Christi den anderen Menschen
nahezubringen — und das tut in
unserer Zeit wirklich not: Wir selbst
miussen mit noch grofderem Eifer
unseren Herrn taglich besser
kennenlernen, mit ihm Umgang
haben und ihn immer mehr lieben.
Die Ubungen christlicher
Frommigkeit, die in der Kirche schon
Tradition sind und die wir im Opus
Dei pflegen, haben genau dieses Ziel.
Wir wollen sie so gut wie maoglich
verrichten, sie sollen Frucht einer
Entscheidung aus Liebe sein, auch
wenn unser Herz manchmal unter
Trockenheit leidet oder nicht
reagiert.

Wenn jemand sich an die Pralatur
wendet, weil er den Wunsch hat, Gott
naherzukommen, vermitteln wir ihm
nach Moglichkeit eine theologische,
geistliche und apostolische
Ausbildung. Sie gibt nicht nur seinem



Verstand von Anfang an Klarheit in
bezug auf die Verkiindigung Christi,
sondern er erhalt Licht und Kraft,
um seine Schritte auf den Weg der
Nachfolge Jesu zu lenken. Helfen wir
den Menschen, die Sakramente zu
schéatzen, die Eucharistie und die
Beichte haufig zu empfangen,
personlich zu beten, Gott als Vater
und Maria als Mutter anzusprechen,
die Arbeit Gott aufzuopfern, sich der
materiellen und geistlichen
Bediurfnisse der anderen
anzunehmen und diejenigen, mit
denen sie in engerer Beziehung
stehen, Gott ndherzubringen.

Versuchen wir also, taglich den
personlichen Umgang mit Gott Vater,
mit Christus, mit dem Heiligen Geist
und mit der seligen Jungfrau Maria
zu verbessern. Wir, die wir die
geistliche Nahrung des Opus Dei
empfangen, verleihen dem
Frommigkeitsleben gerne eine
besondere Tonung, die sich auch



viele andere Menschen zu eigen
machen und die das Bewuf$tsein
unserer Gotteskindschaft ausmacht.
Wir versuchen, Christus besonders in
seinen Jahren der Arbeit und des
gewoOhnlichen Lebens in Nazaret
nachzuahmen; wir fordern in uns die
Andacht zum Heiligen Geist, dem
Gast im Innersten unserer Seele, der
uns anspornt, Christus dhnlich zu
werden und Gott Vater zu lieben; wir
verehren Maria als Mutter Gottes
und unsere Mutter; unsere
Beziehung zu ihr ist die kleiner
Kinder, die alles von ihrer
mutterlichen Guite erwarten; wir
suchen den personlichen Umgang
mit den Schutzengeln, die wir als
Verbiindete in all unseren
apostolischen Unternehmungen
betrachten; und wir wenden uns
vertrauensvoll an den heiligen
Josefmaria, unseren geliebten Vater,
in dem wir den Geist, den Gott fur
das Opus Dei gewollt hat, in seiner



ganzen Vollkommenheit verwirklicht
sehen.

Aufierdem wollen wir uns immer
daflr einsetzen, der heiligen Kirche
nicht nur in Worten, sondern in Tat
und Wahrheit [3] zu dienen. Wir
beten fiir den Papst und seine
Anliegen und bitten auch andere um
Gebet. Wir mochten den Karren in
die Richtung ziehen, die der Heilige
Vater und die Bischofe in
Gemeinschaft mit dem Heiligen Stuhl
vorgeben. Wir erfiillen treu die
spezifische Sendung des Opus Dei
und arbeiten so ganz direkt an der
Erfillung der grofsen Aufgabe mit,
die der Meister der Kirche
anvertraut hat, damit Gottes Wille
geschieht: dafs alle Menschen gerettet
werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen [4].

Wir fithlen uns gedréingt allen
Tatigkeiten in den
unterschiedlichsten



Lebenssituationen mit
Entschiedenheit ein apostolisches
Siegel aufzudricken. So leisten wir
alle eine fruchtbare Arbeit, auch die,
welche ausnahmsweise nicht in der
Lage sind, direkt und personlich
apostolisch zu wirken. Aber dieser
Weg verlangt — das mochte ich noch
einmal wiederholen — die Beziehung
zu Gott durch die Ausdrucksformen
der Frommigkeit zu pflegen. Es geht
nicht ohne Einsatz und Sorgfalt, dafs
man die Arbeit gut zu Ende bringt
und sie Gott jeden Tag in der heiligen
Messe anbietet; man mufs die kleinen
Abtotungen wichtig nehmen, denn
Gott erwartet, dafs sie immerzu in
unserem Tun und Lassen prasent
sind ,wie das Schlagen des Herzens“

[5].

Die Gemeinschaft mit Christus am
Kreuz ist unerlafilich, um dieses
apostolische Programm treu und
optimistisch durchzuhalten. Man
kann Jesus nicht nachfolgen, ohne



sich selbst zu verleugnen([6], ohne
den Geist der Bufe zu pflegen, ohne
gewohnheitsmafsig konkrete
Bufiwerke zu verrichten. Vor einigen
Monaten wies der Heilige Vater
darauf hin, als er die Feier eines
Gedenkjahres an den heiligen Paulus
ankundigte, seit dessen Geburt
zweitausend Jahre vergangen sind:
,Die aufserordentlichen
apostolischen Ergebnisse, die er
erreichen konnte, sind also nicht
einer glanzenden Rhetorik oder
raffinierten apologetischen und
missionarischen Strategien
zuzuschreiben. Der Erfolg seines
Apostolats hangt vor allem mit
seinem personlichen Engagement bei
der Verkiindigung des Evangeliums
und mit seiner totalen Hingabe an
Christus zusammen; eine Hingabe,
die Gefahren, Schwierigkeiten und
Verfolgungen nicht fiirchtete: »Denn
ich bin gewif3: Weder Tod noch
Lebeng, schrieb er an die Romer,
»weder Engel noch Machte, weder



Gegenwartiges noch Zukiinftiges,
weder Gewalten der Hohe oder Tiefe
noch irgendeine andere Kreatur
konnen uns scheiden von der Liebe
Gottes, die in Christus Jesus ist,
unserem Herrn« (8, 38-39). Daraus
konnen wir eine sehr wichtige Lehre
fur jeden Christen ziehen. Das
Handeln der Kirche ist nur in dem
Mafs glaubhaft und wirksam, in dem
alle, die ihr angehoren, bereit sind, in
jeder Situation fiir ihre Treue zu
Christus personlich einzustehen. Wo
diese Bereitschaft fehlt, wird das
entscheidende Argument der
Wahrheit, von dem die Kirche selbst
abhangt, nicht erfullt.“[7]

Diese Uberlegungen helfen uns, uns
auf das Fest der Kreuzerh6hung am
14. September vorzubereiten. Der
heilige Josefmaria richtet unseren
Blick auf das grofde Ziel, durch
unsere geheiligte und heiligende
Arbeit das Kreuz Christi an der
Spitze aller menschlichen Tatigkeiten



aufleuchten zu lassen, damit Jesus
alles an sich ziehe[8]. Machen wir
uns Gedanken uiber die Dringlichkeit
dieser Aufgabe, denn ,wie viele
Menschen sind auch in unserer Zeit
auf der Suche nach Gott, auf der
Suche nach Jesus und seiner Kirche,
auf der Suche nach dem gottlichen
Erbarmen und warten auf ein
»Zeichen«, das ihren Sinn und ihr
Herz anrihren soll! Der Evangelist
erinnert uns heute wie damals
daran, daf$ das einzige »Zeichen« der
am Kreuz erhohte Jesus ist: Jesus, der
gestorben und auferstanden ist, ist
das Zeichen, das vollkommen genugt.
In ihm kdnnen wir die Wahrheit des
Lebens erfassen und das Heil
erlangen. Das ist die zentrale
Botschaft der Kirche, die durch die
Jahrhunderte hindurch unverandert
bleibt. Der christliche Glaube ist
daher keine Ideologie, sondern
personliche Begegnung mit dem
gekreuzigten und auferstandenen
Christus. Aus dieser personlichen



und gemeinschaftlichen Erfahrung
erwachst dann eine neue Weise des
Denkens und Handelns: Es beginnt,
wie die Heiligen bezeugen, ein
Leben, das von der Liebe gepragt ist“.

[9]

Ein wichtiger Teil des Aufzeigens
Christi in unserem Leben liegt — und
diesen Gedanken konnen wir nicht
als bekannt voraussetzen — in der
frohen gewohnheitsméfiigen
Abtotung und Bufde: freiwillig auf
Bequemlichkeiten und Gentisse zu
verzichten, die, ohne in sich schlecht
zu sein, die Gemeinschaft mit Gott
triben oder erschweren konnten.
Der mafdvolle Gebrauch der
materiellen Guter, ohne sich in ihren
Netzen fangen zu lassen, ist von
grundlegender Bedeutung fir die
Gemeinschaft mit Christus und die
apostolische Aktivitat.

Vor vielen Jahren schrieb unser
Grunder, dafs ,,die Menschen von



uns, den Kindern Gottes in seinem
Werk diesen bonus odor Christi
erwarten, der sie, gestuitzt auf unsere
Mafigkeit, entziindet und mitreifst“
[10]. Wenn wir hingegen der
Ansteckungsgefahr durch die
Verweltlichung erliegen, wenn wir
dachten, dafs es unmoglich ist, die
fordernde Atmosphére Christi mit
uns zu tragen und gegen den Strom
zu schwimmen, dann konnten wir
den anderen nicht helfen, das grofde
Gluck der Freundschaft mit Christus
zu finden. Unglucklicherweise
uberwiegt fast tiberall eine
verweltlichte Haltung. Es ist daher
notig, die Menschen einzuladen, die
reine Luft der Nahe zu Gott zu
atmen, und das als erstes mit dem
Beispiel zu tun. Dazu gehort
notwendig die MafSigkeit des
Herzens und der Sinne: Selig, die ein
reines Herz haben; denn sie werden
Gott schauen[11]; in der festen
Uberzeugung, dafs man nur so diese



unsere Welt leidenschaftlich lieben
kann.

Wie grof$ ist die Verantwortung der
Christen! Betrachten wir noch
einmal, was der heilige Josefmaria
im Weg schrieb: ,,Davon, daf$ du und
ich so handeln, wie Gott will, hdngen
viele grofse Dinge ab. Vergif$ das
nicht.“[12]

Hort nicht auf, fir den Heiligen Vater
und seine Anliegen zu beten. Bittet
Gott, er moge seinem Dienst an der
Kirche Fruchtbarkeit verleihen, so
daf$ alle Katholiken — Hirten wie
Glaubige — seine Lehren von Herzen
annehmen und sie in die Tat
umsetzen. Und verbindet Euch auch
mit meinen Anliegen. Verzeiht, dafs
ich darauf bestehe, aber ich brauche
jede und jeden von Euch wirklich.
Unser Vater sagte haufig: alles ist
getan und alles bleibt zu tun; aus
diesem Grund suche ich Eure
Mitarbeit, damit ich diese



Herausforderung des Apostolates
bestehe, die darin liegt, allen
Menschen zu verkiinden, daifs
Christus jeden von ihnen ruft.

[1] Mt 5, 14-16

[2] Benedikt XVI., Predigt, 6.1.2006
[3]1Joh 3,18

[4]1Tim 2,4

[5] H1. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 518

[6] Vgl. Lk 9, 23

[7] Benedikt XVI., Predigt in St. Paul
vor den Mauern, 28.6.2007

[8] Vgl. Joh 12, 32
[9] Benedikt XVI., Predigt, 26.3.2006

[10] HI. Josefmaria, Instruktion, Mai
1935/14.9.1950, Nr. 65



[11] Mt5,8

[12] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 755

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-

september-2007/ (03.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2007/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2007/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-september-2007/

	Brief des Prälaten (September 2007)

