
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Oktober 2010)

Der Prälat des Opus Dei
schreibt in seinem Brief über
die Schutzengel, deren Fest die
Kirche am 2. Oktober, dem
Gründungstag des Werkes
feiert.

11.10.2010

Unser Herz ist voll Jubel, wenn wir
an die Freude denken, die unser
Vater am 2. Oktober 1928 empfunden
hat. Verbinden wir uns mit jenem
Gebet auf den Knien, das als Antwort
auf das Vertrauen des Himmels aus



seinem Herzen aufstieg, und
bedenken wir oft am Tag, dass auch
wir in dieser Erleuchtung, die Gott
dem hl. Josefmaria gewährte,
einbegriffen waren.

Preist den Herrn, ihr Engel des Herrn,
lobt und rühmt ihn in Ewigkeit.[1] Mit
diesen Worten der Hl. Schrift, die in
den Frauen und Männern des Opus
Dei einen starken Widerhall finden
sollten, beginnt morgen am
Schutzengelfest die Messe. Sie
können uns als Leitlinie dienen, um
Gott an diesem neuen Jahrestag der
Gründung zu danken, „denn – so
sagte unser Vater – „es ist kein Zufall,
dass Gott sein Werk an einem Tag
eingegeben hat, an dem die Kirche
sie feiert (…). Wir schulden ihnen
viel mehr als ihr glaubt.“[2] Voll
Freude erinnere ich Euch daran, dass
der hl. Josefmaria uns oft sagte –
ganz konkret im Tagungshaus La
Chacra in Argentinien –, wir sollten
beim Betreten der Kapelle den



Engeln Dank sagen für die
ununterbrochene Gesellschaft, die
sie dem Herrn in der Eucharistie
leisten.

Bedenkt, dass die Verehrung der
Engel in der Kirche tief verwurzelt
ist. Man kann sagen, dass es fast
keine Seite der Hl. Schrift – im Alten
wie im Neuen Testament – gibt, auf
der nicht diese reinen Geistwesen
erscheinen, die sich der Schau Gottes
erfreuen und seine Befehle
vollstrecken.[3] Bei einer seiner
Katechesen machte Johannes Paul II.
darauf aufmerksam, dass die
Leugnung ihrer Existenz bedeuten
würde, die Hl. Schrift – und mit ihr
die gesamte Heilsgeschichte – völlig
zu revidieren[4], und man dem
größten Irrtum verfiele.

Das morgige Fest gibt uns die
Gelegenheit, mehr Umgang mit
diesen himmlischen Geistern zu
haben. Bedenken wir als erstes, dass



sie Geschöpfe Gottes sind, und dass
nur Christus das Zentrum der
Engelwelt und des gesamten Kosmos
ist. Der Vorrang Christi, des
menschgewordenen Wortes, über die
Geschöpfe ist eine der
unverrückbaren Grundlagen des
katholischen Glaubens. Denn in ihm
wurde alles erschaffen im Himmel und
auf Erden, das Sichtbare und das
Unsichtbare; Thronen und
Herrschaften, Mächte und Gewalten;
alles ist durch ihn und auf ihn hin
geschaffen.[5]

„Aber was ist ein Engel?“, fragte sich
Papst Benedikt XVI. Und er
antwortete: „Die Heilige Schrift und
die Tradition der Kirche lassen uns
zwei Aspekte erkennen. Der Engel ist
einerseits ein Geschöpf, das vor Gott
steht und mit seinem ganzen Sein auf
Gott ausgerichtet ist. Alle drei Namen
der Erzengel enden mit dem Wort
»El«, was »Gott« bedeutet. Gott ist in
ihre Namen, in ihr Wesen



eingeschrieben. Ihr wahres Wesen ist
das Dasein vor Ihm und für Ihn.“[6]

Diese Aussagen heben hervor, dass
die wichtigste Aufgabe der Engel in
der Anbetung der Heiligsten
Dreifaltigkeit besteht. Immerzu
erheben sie ein Danklied zum
Schöpfer und Herrn aller Dinge, der
sichtbaren wie der unsichtbaren. Die
Engel und die Menschen sind auf das
gleiche Ziel hin geschaffen. Jene
haben es bereits erreicht, während
wir noch unterwegs sind. Daher ist
es sehr angebracht, mit ihrer Hilfe zu
rechnen, um so den Weg gehen zu
lernen, der zum Himmel führt. „Ich
bete jeden Tag zu den Engeln und
rufe sie an, sagte einmal unser Vater,
und ich wende mich an die Fürbitte
der Schutzengel meiner Kinder,
damit wir alle die Kunst erlernen,
unserem Gott »den Hof zu machen«.
Das wird uns mit Eifer erfüllen und
entschlossen machen, den Menschen



den Trost der göttlichen Lehre zu
bringen.“[7]

Der hl. Josefmaria regte dazu an,
jeden Tag am Anfang des
betrachtenden Gebetes, nach dem
Gebet um die Fürsprache der Mutter
Gottes und des hl. Josef, die Engel
anzurufen. Verehren wir sie?
Wenden wir uns an sie in der
Gewissheit, gehört zu werden?
Besonders in Bezug auf das
eucharistische Opfer sagte unser
Vater: „Mein Lobpreis verbindet sich
mit dem der Engel, denn ich weiß,
dass sie mich umgeben – die
Dreifaltigkeit anbetend –, wenn ich
die Heilige Messe feiere.“[8]Auch
wenn wir Jesus im Tabernakel einen
Besuch abstatten und vielleicht nicht
wissen, wie wir ihn grüßen, wie wir
ihm unsere Dankbarkeit oder unsere
Anbetung zeigen sollen, können wir
das Beispiel des hl. Josefmaria
nachahmen. „Wenn ich in eine
unserer Kapellen gehe, vertraute er



uns an, habe ich keine Hemmung,
dem Herrn zu sagen: Jesus, ich liebe
dich. Und ich preise den Vater und
den Sohn und den Heiligen Geist (…).
Und ich denke daran, die Engel zu
grüßen, die den Tabernakel
bewachen und den eucharistischen
Christus in Liebe, Anbetung und
Sühne begleiten. Ich danke ihnen,
dass sie den ganzen Tag und die
ganze Nacht dort sind, denn ich kann
das nur mit dem Herzen tun: Danke,
ihr heiligen Engel, die ihr immer bei
Jesus in der Eucharistie verweilt!“[9]
Ich möchte Euch nahelegen, Euch
Tag für Tag mit dem Gebet unseres
Gründers am 2. Oktober 1928 zu
verbinden. Möge die Antwort, die
unser Vater in Dankbarkeit und
Verantwortung gab, bei uns nicht
fehlen.

Da die Engel die Heiligste
Dreifaltigkeit in Vollkommenheit
anbeten, können sie ebenfalls den
zweiten Aspekt, der sie kennzeichnet,



vollendet erfüllen: „Sie sind Boten
Gottes. Sie bringen Gott zu den
Menschen, sie öffnen den Himmel
und öffnen so die Erde. Gerade weil
sie bei Gott sind, können sie auch
dem Menschen sehr nahe sein.“[10]
Das hat uns Christus geoffenbart, als
er von der Liebe Gottvaters zu den
Kindern und zu denen, die wie die
Kinder werden, sprach: Hütet euch
davor, einen von diesen Kleinen zu
verachten! Denn ich sage euch: Ihre
Engel im Himmel sehen stets das
Angesicht meines himmlischen Vaters.
[11]

Gestützt auf diesen und andere
inspirierte Texte lehrt die Kirche,
dass „die Engel mit ihrer Hut und
Fürbitte das Leben des Menschen
von seinem Beginn bis zum Tod
umgeben“[12]. Und sie macht sich
eine in den Schriften der
Kirchenväter häufig zu findende
Aussage zu eigen: „Einem jeden der
Gläubigen steht ein Engel als



Beschützer und Hirte zur Seite, um
ihn zum Leben zu führen.“[13] Unter
den Himmelsgeistern sind es die
Schutzengel, die von Gott an die Seite
jedes Mannes und jeder Frau gestellt
werden. Sie sind unsere nahen
Freunde und Verbündete im Kampf
gegen die Nachstellungen des
Feindes, wie uns die Schrift sagt. 
Denn wir haben nicht gegen Menschen
aus Fleisch und Blut zu kämpfen,
sondern gegen die Fürsten und
Gewalten, gegen die Beherrscher
dieser finsteren Welt, gegen die bösen
Geister des himmlischen Bereichs.[14]
Unser Vater bezieht sich auf diese
Lehre, wenn er kurz und bündig rät:
„Wende dich in der Stunde der
Prüfung an deinen Schutzengel. Er
wird dich gegen den Teufel
beschützen und dir übernatürliche
Gedanken eingeben.“[15]

Ein christlicher Autor des 2.
Jahrhunderts nennt einige Zeichen,
an denen man die Eingebungen der



guten Engel erkennen und von
denen der bösen Engel
unterscheiden kann: „Der Engel der
Gerechtigkeit ist feinfühlig,
schamhaft, sanft und ruhig. Wenn
also dieser Engel in dein Herz
kommt, wird er sofort mit dir über
die Gerechtigkeit, die Keuschheit, die
Heiligkeit, über die Abtötung, über
jedes gerechte Handeln und jede
herrliche Tugend sprechen. Wenn all
diese Dinge in deinem Herzen
aufsteigen, dann wisse, dass der
Engel der Gerechtigkeit bei dir ist.
Denn das sind die Werke des Engels
der Gerechtigkeit. Glaube daher an
ihn und an seine Werke.“[16]

Der Kampf zwischen Gut und Böse,
ein trauriges Erbe der Ursünde, ist
ein ständiger Begleiter des
menschlichen Lebens auf der Erde.
Es ist daher nur natürlich, dass wir,
wie es in einem alten Gebet heißt,
unsere Zuflucht zu den Schutzengeln
nehmen: Sancti Angeli Custodes



nostri, defendite nos in proelio ut non
pereamus in tremendo iudicio –
heilige Schutzengel, verteidigt uns im
Kampf, damit wir im schrecklichen
Gericht nicht zugrunde gehen.

Schon in seiner Jugend verehrte
unser Gründer die Engel sehr,
besonders seinen Schutzengel.
Danach, vom Moment der Gründung
des Opus Dei an, ist seine Biographie
voll von kleinen Ereignissen, in
denen sich eine unsentimentale und
vertrauensvolle Andacht zu diesen
Anbetern Gottes zeigt, die gute
Begleiter auf dem Weg zum Himmel
sind. Auch in seinen Schriften gibt es
zahlreiche Bezüge zum Dienst der
Engel an den Menschen, denn, wie
die Schrift sagt: Sind sie nicht alle nur
dienende Geister, ausgesandt, um
denen zu helfen, die das Heil erben
sollen?[17] Sein Glaube an das
Eingreifen der Engel war so groß,
dass er sie als wichtige Verbündete
im Apostolat anzusehen lehrte.



„Verbünde dich mit dem Schutzengel
dessen, den du für dein Apostolat
gewinnen willst. – Er ist immer ein
guter »Komplize«“[18], schrieb er im 
Weg. Und an einer anderen Stelle
versicherte er bei dem Gedanken
daran, dass das Umfeld, in dem
jemand aus beruflichen,
gesellschaftlichen u.a. Gründen lebt,
sehr weit von Gott entfernt ist: „Es
gäbe in diesem Milieu viele
Versuchungen? Gut. Gibt es nicht
auch die Schutzengel?“[19]

Das Läuten der Glocken der Kirche
Unserer Lieben Frau von den
Engelen, das in den Ohren unseres
Vaters nie verstummte, sollte auch in
den unsrigen weiter klingen und uns
so daran erinnern, dass unser ganzes
Leben der Anbetung Gottes
gewidmet sein muss, vereint mit
Maria, den Engeln und der ganzen
triumphierenden Kirche.



Unser Vater pflegte auch einen
freundschaftlichen Umgang mit dem
Erzengel, der nach einigen
Kirchenvätern jedem Priester für
seinen priesterlichen Dienst
beigegeben ist. „DieAuffassung, dass
die Priester einen Engel zur Seite
haben, der in besonderer Weise
beauftragt ist, ihnen zu helfen, ist
ziemlich wahrscheinlich“, sagte er
bei einer Gelegenheit. „Aber vor
vielen, vielen Jahren, als ich las, dass
jeder Priester einen Amts-Erzengel
hat, war ich innerlich bewegt. Ich
machte mir eine Art Halleluja als
Stoßgebet zurecht, das ich dem
meinen oft wiederhole, morgens wie
abends. Manchmal habe ich gedacht,
dass ich das nicht glauben darf, nur
weil es ein Kirchenvater, an dessen
Namen ich mich nicht einmal
erinnere, gesagt haben soll. Aber
dann betrachte ich die Güte Gottes
und bin sicher, dass, selbst wenn sich
jener Autor geirrt haben sollte, mir
der Herr wohl solch einen Erzengel



zur Seite stellen würde, da ich mit
derart viel Glauben zu ihm bete.“[20]

Verweilen wir noch bei diesen und
anderen Äußerungen zu den Engeln
und bemühen wir uns, sie in unser
Leben aufzunehmen, jeder nach
seiner Art. Wenden wir uns
vertrauensvoll an sie. Innere
Schwierigkeiten, die unüberwindbar
scheinen, äußere Hindernisse, die
echten Mauern ähnlich sind – sie alle
werden wir mit dem Beistand dieser
mächtigen Freunde, deren Schutz
uns der Herr anvertraut hat,
überwinden. Aber dazu ist, wie
unser Gründer mit Bezug auf die
Quellen der geistlichen
Überlieferung der Kirche lehrte, eine
echte und feste Freundschaft mit
unserem Schutzengel und mit denen
der Menschen, mit denen uns eine
apostolische Freundschaft verbindet,
nötig. Denn „der Schutzengel ist ein
Himmelsfürst, den uns Gott zur Seite
gestellt hat, damit er über uns wacht



und uns hilft, damit er uns Mut
macht inunseren Ängsten, damit er
uns im Leiden zulächelt, damit er
uns antreibt, wenn wir zu fallen
drohen und uns aufrecht hält.“[21]

Eine weitere Überlegung, die der hl.
Josefmaria in der Spur des Sämanns
niedergeschrieben hat, kann für uns
sehr tröstlich sein: „Der heilige
Schutzengel begleitet uns ständig, er
ist ein Kronzeuge unseres Tuns. Im
persönlichen Gericht nach deinem
Tode wird er all die kleinen
Aufmerksamkeiten bezeugen, die du
im Verlauf deines Lebens dem Herrn
aus Liebe erwiesen hast. Mehr noch:
Wenn du wegen der furchtbaren
Anklage des Feindes befürchtest,
verloren zu gehen, dann wird dein
Engel all jene tiefen Regungen deines
Herzens – die du vielleicht schon
vergessen hattest – und all die
Zeichen der Liebe bezeugen, die du
Gott dem Vater, Gott dem Sohn, Gott
dem Heiligen Geist gewidmet hattest.



Vergiss also deinen Schutzengel
niemals! Und dieser machtvolle
Himmelsfürst wird auch dich
niemals vergessen, weder jetzt noch
in jener entscheidenden Stunde.“[22]

In unserem geistlichen Kampf und
im Apostolat können wir immer auf
das Interesse und den Schutz der
Königin der Engel zählen. In diesem
Monat feiern wir eins ihrer Feste mit
der Bezeichnung Unsere Liebe Frau
vom Rosenkranz. Diese
Frömmigkeitsübung zu Ehren Marias
ist eine „mächtige Waffe“ in allen
Schlachten zur Ehre Gottes und zum
Heil der Seelen. Beten wir in den
kommenden Wochen den
Rosenkranz mit mehr Andacht,
überzeugt, dass unsere himmlische
Mutter in diesem marianischen Jahr,
das wir begehen, in besonderer
Weise hervortreten und uns von
ihrem Sohn viele Gnaden erlangen
wird.



Zum Schluss erinnere ich Euch an
den 6. Oktober, den Jahrestag der
Heiligsprechung unseres Vaters.
Bitten wir Gott auf seine Fürsprache
hin, dass die übernatürliche Freude
jener Tage und der damals
empfangene Impuls für das Streben
nach Heiligkeit in seinen Töchtern
und Söhnen des Opus Dei und in
allen, die in Kontakt mit dem Werk
kommen, lebendig und stark bleibt.
Ich kann nur sagen, dass ich jeden
Tag zum hl. Josefmaria bete, damit in
jedem von uns jener Name – der
Heilige des Alltags –, mit dem der
Diener Gottes Johannes Paul II. ihn
bezeichnete, lebendig sei. Man kann
ihn auch so interpretieren: Der hl.
Josefmaria ist der Heilige, der uns in
allen Umständen jeden Tages
beisteht. Nutzen wir diese
„Beschäftigung“ unseres Vaters, der
uns sehr gern hat, der aber will, dass
wir heilig sind.



In jedem Monat gibt es wirklich viele
Kirchenfeste und Ereignisse der
Geschichte des Werkes, an die wir
uns erinnern sollten, damit unser
tägliches serviam! sehr großzügig ist.

[1] Dan 3, 59

[2] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
24.12.1963

[3] Vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 331-333

[4] Vgl. Johannes Paul II., Ansprache
bei der Generalaudienz, 9.7.1986

[5] Kol 1, 16

[6] Benedikt XVI., Predigt, 29.9.2007

[7] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, Oktober
1972

[8] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 89



[9] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 6.1.1972

[10] Benedikt XVI., Predigt, 29.9.2007

[11] Mt 18, 10

[12] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 336

[13] Hl. Basilius, Contra Eunomio 3, 1
(PG 29, 656B)

[14] Eph 6, 12

[15] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 567

[16] Hermas, Pastor, Gebot VI, Nr. 2

[17] Hebr 1, 14

[18] Hl. Josefmaria, Der Weg, 563

[19] Ebd., Nr. 566

[20] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 26.11.1967



[21] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 16.6.1974

[22] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 693

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-
oktober2010/ (07.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-oktober2010/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-oktober2010/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-oktober2010/

	Brief des Prälaten (Oktober 2010)

