
opusdei.org

Brief des Prälaten
(November 2012)

Im Jahr des Glaubens
veröffentlichen wir eine Serie
von Briefen, in denen der Prälat
über das Glaubensbekenntnis
nachdenkt. Im Novemberbrief
betrachtet er Gott den Schöpfer
und Vater.

06.11.2012

Gehorsam auf die Stimme des
Nachfolgers Petri hörend, wünscht
die Kirche, dass alle Gläubigen ihre
Zugehörigkeit zu Christus neu
bekräftigen und die von Gott



geoffenbarten Wahrheiten tiefer
betrachten. Wir sollen mit neuem
Eifer freudig den Weg gehen, den er
uns gewiesen hat, und uns zugleich
bemühen, ihn anderen Menschen
bekannt zu machen. Danken wir jetzt
bereits der Heiligen Dreifaltigkeit für
die vielen Hilfen, die sie, davon bin
ich überzeugt, in den nächsten
Monaten über die Seelen ausgießen
wird, und versuchen wir, auf diese
Güte Gottes entsprechend zu
reagieren.

Ich nehme mir vor, jeden Monat auf
einen Punkt unseres katholischen
Glaubens Bezug zu nehmen, damit
jeder von Euch in der Gegenwart
Gottes über dieses Thema nachdenkt
und versucht, praktische
Konsequenzen zu ziehen. Betrachten
wir, wie es der Heilige Vater
empfiehlt, in Ruhe die
Glaubensartikel, die im Credo
enthalten sind. „Wo aber“, so fragt
sich Benedikt XVI., „finden wir die



wesentliche Glaubensformel? Wo
finden wir die Wahrheiten, die uns
treu weitergegeben wurden und die
das Licht für unser tägliches Leben
darstellen?“[1] Und er selbst gibt uns
die Antwort: „Im Credo, im
Glaubensbekenntnis oder
Glaubenssymbolon, knüpfen wir an
das ursprüngliche Ereignis der
Person und der Geschichte Jesu von
Nazaret an; das, was der
Völkerapostel zu den Christen in
Korinth sagte, wird konkret: „Denn
vor allem habe ich euch überliefert,
was auch ich empfangen habe …“ (1
Kor 15, 3–4).“[2]

Anlässlich eines anderen Jahres des
Glaubens, das Paul VI. 1967 ausrief,
forderte uns auch der hl. Josefmaria
auf, den Inhalt des Credo gründlich
zu bedenken. Erneuern wir häufig
den Vorsatz, diesen Ratschlag zu
befolgen. Nachdem er uns einmal
mehr daran erinnert hatte, dass wir
im Opus Dei „stets versuchen, immer



und in allem sentire cum Ecclésia,
mit der Kirche Christi, unserer
Mutter, zu fühlen“[3], fügte er hinzu:
„Daher möchte ich mich jetzt
gemeinsam mit euch, wenn auch nur
in einem notwendigerweise kurzen
Überblick, auf die grundlegenden
Wahrheiten des heiligen Credo der
Kirche besinnen, des
Glaubensschatzes, den Gott ihr
offenbart und anvertraut hat.“[4]
Und ich sage euch dasselbe: Immer,
besonders aber in diesem Jahr,
wollen wir ein intensives Apostolat
der Lehre entfalten – eine wachsende
Notwendigkeit, die uns täglich vor
Augen steht, da es viele gibt, die sich
als Christen und selbst als Katholiken
ansehen, aber nicht in der Lage sind,
ihren Glauben denjenigen gegenüber
zu begründen, die die Botschaft des
Evangeliums noch nicht vernommen
haben oder die von den Aposteln
überlieferten Wahrheiten, die die
Kirche treu bewahrt, nur
bruchstückhaft kennen.



Benedikt XVI. hat seinen Wunsch
ausgesprochen, dieses Jahr möge
allen helfen, „die zentralen
Wahrheiten des Glaubens über Gott,
über den Menschen, über die Kirche,
über die ganze soziale und
kosmische Wirklichkeit wieder
aufzugreifen und über die Aussagen
des Credo zu meditieren und
nachzudenken. Und ich möchte
deutlich machen, dass die
Glaubensinhalte oder
Glaubenswahrheiten (»fides quae«)
einen direkten Bezug zu unserem
Leben haben; sie verlangen eine
Umkehr unserer Existenz, die eine
neue Form, an Gott zu glauben (fides
qua), hervorbringt. Gott kennen, ihm
begegnen, seine Gesichtszüge zu
vertiefen, bringt unser Leben ins
Spiel, denn er tritt in die tiefen
Dynamiken des Menschen ein.“[5]

Es handelt sich also um zwei
zusammengehörige Aspekte: den
Glaubenswahrheiten mit dem



Verstand zustimmen und den Willen
aktivieren, damit sie unsere
Handlungen, selbst die
geringfügigsten, bestimmen, in erster
Linie die Erfüllung der Pflichten des
eigenen Standes. Wie unser Gründer
schrieb, „muss man sowohl der
Anregung und dem Licht der Gnade
als auch dem Vorschlag von außen
hinsichtlich dessen, was zu glauben
ist, in einem höchsten und
befreienden Akt der Freiheit
gehorchen. Dem Gehorsam
gegenüber dem innersten Wirken
des Heiligen Geistes in der Seele wird
nicht der Vorzug gegeben auf Kosten
des Gehorsams gegenüber dem, was
die Lehre des Glaubens von außen
mit Autorität vorlegt.“[6]

Es besteht kein Zweifel hinsichtlich
der sich daraus ergebenden
Konsequenz, der Haltung nämlich,
die Lehre Christi immer mehr zu
lieben und besser kennen zu lernen,
um sie an andere Menschen



weitergeben zu können. Das werden
wir schaffen mit der Hilfe Gottes und
dem ruhigen und aufmerksamen
Überdenken der Glaubensartikel,
denn eine theoretische
Wahrheitserkenntnis reicht nicht
aus. Es ist vielmehr nötig, „die tiefe
Bindung zwischen den Wahrheiten,
die wir im Credo bekennen, und
unserem täglichen Leben zu
entdecken, damit diese Wahrheiten
wirklich und konkret – wie sie es
schon immer gewesen sind – Licht
für die Schritte unseres Lebens sein
können, Wasser, das die Dürre
unseres Weges benetzt, Leben, das
die Wüsten des gegenwärtigen
Lebens überwindet. Im Credo ist das
sittliche Leben des Christen
verwurzelt, der in ihm seine
Grundlage und seine Rechtfertigung
findet.“[7] Beten wir fromm das
Glaubensbekenntnis, betrachten wir
es und bitten wir den Heiligen Geist
um Licht, damit uns diese



Wahrheiten immer vertrauter und
lieber werden.

Greifen wir daher immer wieder
zum Katechismus der Katholischen
Kirche oder seinem Kompendium, um
ihn zu studieren oder von neuem zu
lesen, sei es im Rahmen unserer
apostolischen Gespräche oder für die
theologische Bildung derer, die zu
den Veranstaltungen der Prälatur
kommen. Auch wir Priester sollen
für unsere Betrachtungen und
Vorträge beharrlich auf diese
Dokumente zurückgreifen. So
werden wir alle versuchen, unser
tägliches Leben mit den
entsprechenden Punkten im 
Katechismus zu konfrontieren. Mir
kommt häufig in den Sinn, wie oft
der hl. Josefmaria den Katechismus
von Pius V.– den heutigen gab es ja
noch nicht – und auch den
Katechismus von Pius X. las, die er
seinen Zuhörern immer wärmstens
ans Herz legte.



Ich glaube an den einen Gott, den
Vater, den Allmächtigen, der alles
geschaffen hat, Himmel und Erde, die
sichtbare und die unsichtbare Welt.[8]
Der erste Artikel des Credo bringt
den Glauben der Kirche an die
Existenz eines persönlichen Gottes
zum Ausdruck, eines Schöpfers und
Erhalters aller Dinge, der das ganze
Universum und vor allem die
Menschen durch seine Vorsehung
regiert. „Wenn man mit reinen
Augen um sich schaut, spricht gewiss
alles lautstark von diesem Gott, der
unser Schöpfer ist. Der Herr, der
Petrus für seinen Glauben belohnte,
indem er ihn zum Haupt seiner
heiligen Kirche machte (vgl. Mt 16,
13–19), belohnt auch uns gläubige
Christen mit einer neuen Klarheit.
Denn in der Tat ist das, was von Gott
erkannt werden kann, unter ihnen,
den Gläubigen, ganz offenkundig, da
Gott es ihnen offenbart hat; seit der
Erschaffung der Welt wird das
Unsichtbare an Gott, seine ewige



Macht und seine Gottheit durch die
Werke der Schöpfung erkannt (vgl.
Röm 1, 20).“[9] Wie ich schon sagte,
schlage ich euch vor, das Credo mit
neuem Glauben zu beten, es freudig
zu verkünden und in diesen für
Christen unverzichtbaren
Wahrheiten eure Zuflucht zu finden.

Wir alle wissen, dass die
menschliche Natur durch die
Erbsünde derart verwundet wurde,
dass es für die Menschen recht
schwierig ist, den alleinigen wahren
Gott einzig mit dem Licht ihrer
Vernunft mit sicherer Gewissheit
und ohne Beimischung eines Irrtums
zu erkennen.[10] Aus diesem Grund
hat sich Gott in seiner unendlichen
Güte und Barmherzigkeit im Alten
Bund nach und nach offenbart, bis er
durch Jesus Christus die Fülle der
Offenbarung schenkte. Durch die
Sendung seines Sohnes als Mensch
hat er uns ganz klar nicht nur die
Wahrheiten gezeigt, die die Sünde



verdunkelt hatte, sondern uns sogar
in das Innerste seines göttlichen
Lebens eingeführt. Im Schoß der
einen göttlichen Natur leben von
Ewigkeit her drei real
unterschiedene Personen: der Vater,
der Sohn und der Heilige Geist,
unauflöslich verbunden in einer
wunderbaren und unbeschreiblichen
Liebeseinheit. „Das Mysterium der
heiligsten Dreifaltigkeit ist das
zentrale Geheimnis des christlichen
Glaubens und Lebens. Es ist das
Mysterium des inneren Lebens
Gottes, der Urgrund aller anderen
Glaubensmysterien und das Licht,
das diese erhellt.“[11] „Die Trinität ist
ein Glaubensmysterium im strengen
Sinn, eines der ‚in Gott verborgenen
Geheimnisse … die, wenn sie nicht
von Gott geoffenbart wären, nicht
bekannt werden könnten’ (1.
Vatikanisches K., Dogm. Konst. „Dei
Filius“, K. 4: DS 3015).“[12]



Die Offenbarung seines innersten
Lebens mit dem Ziel, uns mittels der
Gnade an diesem Schatz teilhaben zu
lassen, ist das kostbarste Geschenk
Gottes an uns. Eine vollkommen
unverdiente Gabe, die ausschließlich
Frucht seiner Güte ist. Der Rat
unseres Gründers stellt eine logische
Schlussfolgerung dar: „Das Credo
sollten wir immer als Akt der
Anbetung und zum Lobpreis Gottes
beten und es voller Liebe
betrachten.“[13]

Ich bitte den hl. Josefmaria, wir
mögen den ehrlichen Wunsch haben,
das Wort credo, ich glaube, mit der
heiligen Leidenschaft
auszusprechen, mit der er es oft den
ganzen Tag über sagte. Ein weiterer
Rat von ihm war: „Lerne den Vater,
den Sohn und den Heiligen Geist zu
preisen. Lerne die Allerheiligste
Dreifaltigkeit glühend zu verehren:
Ich glaube an Gott, den Vater, ich
glaube an Gott, den Sohn, ich glaube



an Gott, den Heiligen Geist. Ich hoffe
auf Gott, den Vater, ich hoffe auf
Gott, den Sohn, ich hoffe auf Gott,
den Heiligen Geist. Ich liebe Gott, den
Vater, ich liebe Gott, den Sohn, ich
liebe Gott, den Heiligen Geist. An sie
glaube ich, auf sie hoffe ich, sie liebe
ich.“[14] Und er fuhr fort:„Eine
solche Verehrung ist unbedingt
notwendig als Übung der Seele, die
sich umsetzt in Liebesregungen des
Herzens – auch wenn diese nicht
immer in Worten fassbar
werden.“[15] Nehmen wir uns diese
Empfehlungen zu Herzen? Wollen
wir wirklich so glauben, wie Gott es
von uns erwartet? Gibt uns dieser
Glaube an den allmächtigen und
ewigen Gott Sicherheit?

Der erste Artikel des Credo ist der
feste Fels, auf dem der christliche
Glaube und das entsprechende
Verhalten aufbauen. Wie Benedikt
XVI. am Vorabend der Eröffnung des
Jahres des Glaubens sagte, „müssen



wir die einfachste und wesentlichste
Lehre des Konzils lernen: dass das
Wesen des Christentums im Glauben
an Gott besteht, der dreifaltige Liebe
ist, sowie in der persönlichen und
gemeinschaftlichen Begegnung mit
Christus, der dem Leben
Orientierung und Leitung schenkt:
Alles Übrige folgt daraus. (…) Das
Konzil ruft uns in Erinnerung, dass
die Kirche in all ihren Bestandteilen
die Aufgabe, den Auftrag hat, das
Wort der erlösenden Liebe Gottes
weiterzugeben, damit jener göttliche
Ruf, in dem unsere Seligkeit
enthalten ist, gehört und
angenommen wird.“[16]

Ein besseres Verständnis des ersten
Glaubensartikels erweist sich
demnach als unbedingt erforderlich. 
Ich glaube an Gott! Diese erste
Aussage ist das Fundament aller
anderen. Das gesamte
Glaubensbekenntnis spricht von
Gott, und wenn es sich auch auf den



Menschen und die Welt bezieht, so
tut es das aufgrund ihrer Beziehung
zu Gott. Die weiteren Artikel dieses
Glaubensbekenntnisses hängen vom
ersten ab, sie führen uns zu einer
wachsenden Erkenntnis Gottes, so
wie er sich nach und nach den
Menschen offenbart hat. Da er also
etwas so Grundsätzliches aussagt,
dürfen wir uns keine Müdigkeit bei
seiner Weitergabe an andere
Menschen erlauben. Wie ich euch zu
Beginn dieser Zeilen sagte, wird uns
die göttliche Hilfe zur Erfüllung
dieser Aufgabe nicht fehlen.

Während des Monats November lädt
uns die Liturgie ein, besonders die
ewigen Wahrheiten zu betrachten.
Mit dem hl. Josefmaria sage ich euch
erneut: „Niemals dürfen wir dieses
erhabene Ziel, zu dem wir bestimmt
sind, aus den Augen verlieren. Was
nützt es einem Menschen, wenn er
die ganze Welt gewinnt, dabei aber
sein Leben einbüßt? Um welchen



Preis kann ein Mensch sein Leben
zurückkaufen? (Mt 16, 26) In der Tat
haben wir nur ein einziges letztes
Ziel, das übernatürlich ist und unser
natürliches Ziel aufnimmt,
vervollkommnet und erhebt, denn
die Gnade setzt die Natur voraus,
nimmt sie auf, heilt, erhebt und
steigert sie.“[17]

Seien wir überzeugt: Das Credo zu
leben, es in unser Leben einzufügen,
wird uns unsere wunderbare
Abhängigkeit von Gott besser
verstehen und lieben lassen, und wir
werden die unvergleichliche Freude
verkosten, seine Kinder zu sein und
darum zu wissen. Der Katechismus
der Katholischen Kirche ruft uns in
Erinnerung, dass der Glaube für
unser Leben ungeheure
Konsequenzen hat. An erster Stelle
drängt er uns, Gottes Größe und
Majestät anzuerkennen und ihn
anzubeten; und dann, in beständiger
Danksagung für seine Wohltaten zu



leben; um die Einheit und die wahre
Würde aller Menschen zu wissen, die
nach dem Abbild Gottes ihm ähnlich
erschaffen sind und daher
Ehrerbietung und Achtung
verdienen; die geschaffenen Dinge
richtig zu gebrauchen, die Gott uns
zur Verfügung gestellt hat; auf Gott in
jeder Lage, selbst in
Widerwärtigkeiten, zu vertrauen.[18]

Bevor ich schließe, schlage ich Euch
vor, dass wir alle ganz bewusst mehr
für die Früchte der Bischofssynode
zur Neuevangelisierung beten, die
vor wenigen Tagen zu Ende ging. Wir
möchten erreichen, dass von einem
Ende der Welt zum anderen das
Wehen des Heiligen Geistes zu
spüren ist und die Katholiken
anspornt, von Herzen aktiv an diesen
neuen Frühling, den der Papst mit so
viel Nachdruck eingeleitet hat,
teilzunehmen.



Empfehlt besonders Eure Brüder, die
am 3. November in der Basilika San
Eugenio zu Diakonen geweiht
werden. Danken wir der
Dreifaltigkeit besonders vor dem 28.
November, an dem es dreißig Jahre
her sein wird, dass das Opus Dei als
Personalprälatur errichtet wurde.
Wie viele geistliche Früchte sind
seitdem gereift, wie es schon unser
lieber Don Alvaro versicherte, als er
schrieb, dass mit der Erfüllung des
besonderen Anliegens unseres Vaters
dem Werk viel Gutes zukommen
würde: ómnia bona páriter cum illa!
[19]

Wir wollen unsere Dankbarkeit
durch die Hände der Muttergottes
zum Himmel gelangen lassen und
auch den ersten Nachfolger des hl.
Josefmaria um seine Fürsprache
bitten, der so viel gebetet, gelitten
und gearbeitet hat, um diesen
Auftrag, den ihm unser Gründer
anvertraut hatte, zu erfüllen. Die Art



und Weise, diese Dankbarkeit
konkret werden zu lassen, ist für
jeden in Reichweite: eine
unerschütterliche Treue zu Gott,
verwirklicht im täglichen Bemühen –
beginnen und neu beginnen –,
immer liebevoller und vertrauter mit
ihm umzugehen.

----------------

[1] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 17.10.2012

[2] Ebd.

[3] Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1967, Nr.
5

[4] Ebd. [5] Benedikt XVI., Ansprache
bei der Generalaudienz, 17.10.2012

[6] Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1967, Nr.
42

[7] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 17.10.2012



[8] Messbuch, Credo (Nicaeno-
Konstantinopolitanisches
Glaubensbekenntnis)

[9] Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1967, Nr.
55

[10] Vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 36–38

[11] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 234

[12] Ebd., Nr. 237

[13] Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1967,
Nr. 55

[14] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 296

[15] Ebd. [16] Benedikt XVI.,
Ansprache bei der Generalaudienz,
10.10.2012

[17] Hl. Josefmaria, Brief 19.3.1967,
Nr. 59



[18] Vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 222–227

[19] Weish 7, 11. Vgl. Brief,
28.11.1982, Nr. 4 (Familienbriefe, Bd.
2, Nr. 313)

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Die Verbreitung ist auch
auszugsweise nur mit ausdrücklicher
Zustimmung des Inhaber des
Copyright gestattet).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-
november-2012/ (15.12.2025)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-november-2012/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-november-2012/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-november-2012/

	Brief des Prälaten (November 2012)

