
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Mai 2011)

Der Brief von Bischof
Echevarría vermittelt die
dreifache Freude, mit der der
Mai begonnen hat: die
Osterzeit, die Seligsprechung
von Papst Johannes Paul II. und
der Start in den Monat, der der
Muttergottes gewidmet ist.

07.05.2011

In unseren Ohren klingt noch – und
das wird immer so sein – das Echo
der Freude nach, die die Kirche
erfüllt: surrexit Dominus vere et



apparuit Simoni[1]: Der Herr ist
wahrhaft auferstanden und ist dem
Simon erschienen. Mit diesem Ausruf
übernatürlicher und menschlicher
Freude empfangen die Apostel am
Ende des ersten Ostertages im
Abendmahlssaal von Jerusalem zwei
Jünger, die mitten in der Nacht eilig
von Emmaus zurückgekehrt sind.
Kleophas und sein Begleiter teilten
ihnen mit, dass Jesus sich ihnen auf
dem Weg zu diesem Dorf als
Lebender gezeigt und sich sogar mit
ihnen zu Tisch gesetzt hatte.

Wie gut verstehen wir das Staunen
jener Männer, die Zeugen des
schändlichen Todes des Meisters
gewesen waren! Zudem hatten sie
dem Bericht der Frauen keinen
Glauben geschenkt, die in der frühen
Morgenstunde am leeren Grab des
Herrn die ungewöhnliche Botschaft
erhalten hatten: Fürchtet euch nicht!
Geht und sagt meinen Brüdern, sie
sollen nach Galiläa gehen, und dort



werden sie mich sehen.[2] Aber der
Wunsch Jesu, die Seinen zu trösten,
ihnen den Glauben und die Freude
wiederzugeben, war so groß, dass er
nicht wartete, bis sie sich nach
Galiläa begaben. Wie wunderbar
nahe ist unser Gott! Noch in
derselben Nacht trat er in den Saal,
wo sie sich aus Furcht vor den Juden
bei verschlossenen Türen
versammelt hatten[3], und begrüßte
sie: Friede sei mit euch! Die Jünger 
erschraken und hatten große Angst –
schreibt Lukas –,denn sie meinten,
einen Geist zu sehen. Da sagte er zu
ihnen: Was seid ihr so bestürzt?
Warum lasst ihr in eurem Herzen
solche Zweifel aufkommen? Seht
meine Hände und meine Füße an: Ich
bin es selbst. Fasst mich doch an, und
begreift: Kein Geist hat Fleisch und
Knochen, wie ihr es bei mir seht.[4]

Die erste Osterwoche ist vergangen,
aber die Kirche betrachtet weiterhin
ein ums andere Mal mit Freude die



Texte des Evangeliums, die uns von
der Auferstehung Jesu berichten. Sie
tut es im Glauben an den Sieg ihres
Herrn mit Dankbarkeit und tiefer
Rührung. Es handelt sich um ein
einmaliges und einzigartiges Ereignis
in der Menschheitsgeschichte; ein
Geschehen, das uns zur gleichen Zeit
beispielhaft die universale
Auferstehung am Letzten Tag vor
Augen führt. Durch die Taufe sind
wir in Christus eingegliedert worden
und haben Anteil an seinem Tod und
seiner Auferstehung. Für die Sünde
gestorben und auferstanden zum
Leben der Gnade wandeln wir
bereits in einem neuen Leben,
während wir die vollständige
Erneuerung unseres Seins erwarten.
Denn wenn wir nämlich, wie der hl.
Paulus schreibt, ihm gleich geworden
sind in seinem Tod, dann werden wir
mit ihm auch in seiner Auferstehung
vereinigt sein[5].



Wieder einmal stehen wir mit
achtungsvollem Staunen vor der
Allmacht und Barmherzigkeit Gottes.
Die Auferstehung Christi war keine
Rückkehr in sein früheres Leben, wie
es bei Lazarus, bei der Tochter des
Jairus oder dem Sohn der Witwe von
Naim der Fall gewesen war, die
Christus aus dem physischen Tod
zurückrief, so dass sie einige Jahre
länger lebten, um dann wieder zu
sterben. »Die Auferstehung unseres
Herrn war etwas radikal anderes.
Die neutestamentlichen Zeugnisse
lassen keinen Zweifel daran, dass mit
der „Auferstehung des
Menschensohns“ etwas ganz anderes
sich ereignet hat. Jesu Auferstehung
war der Ausbruch in eine ganz neue
Art des Lebens, in ein Leben, das
nicht mehr dem Gesetz des Stirb und
Werde unterworfen ist, sondern
jenseits davon steht – ein Leben, das
eine neue Dimension des
Menschseins eröffnet hat. Deshalb ist
die Auferstehung Jesu nicht ein



Einzelereignis, das wir auf sich
beruhen lassen könnten und das nur
der Vergangenheit zugehörte,
sondern ein „Mutationssprung“ (…).
In Jesu Auferstehung ist eine neue
Möglichkeit des Menschseins
erreicht, die alle angeht und Zukunft,
eine neue Art von Zukunft, für die
Menschen eröffnet.«[6]

In der Weltgeschichte ist die
Botschaft von der Auferstehung
Christi die gute Nachricht
schlechthin. Um davon Zeugnis zu
geben, zerstreuten sich die Apostel
über die Erde, nachdem sie alle
Angst und Furcht überwunden
hatten; die Märtyrer blieben
standhaft unter den Folterqualen
und angesichts des Todes; viele
Bekenner und Jungfrauen ließen
ehrgeizige Pläne und ein bequemes
Leben auf dieser Welt beiseite, um
sich mit allen Kräften den ewigen
Gütern zuzuwenden; und unzählige
gewöhnliche Christen haben im



Laufe der Jahrhunderte ihren Blick
zum Himmel erhoben, während sie
sich rechtschaffen und aus Liebe zu
Gott und den Menschen in den
irdischen Angelegenheiten
abmühten.

Der besondere Charakter der
Auferstehung Christi liegt darin, dass
seine Heiligste Menschheit nach der
erneuten Verbindung von Seele und
Leib durch die Kraft des Heiligen
Geistes vollständig in die Glorie
Gottes, des Vaters umgewandelt
worden ist, ohne dass die wahre
Menschheit verloren gegangen wäre.
Das wird in den Erzählungen von
den Erscheinungen vor seinen
Jüngern ganz deutlich. Natürlich
übersteigt dieses Geschehen unseren
Erfahrungshorizont. Die
geschichtliche Tatsache, die sich auf
das Zeugnis absolut glaubwürdiger
Zeugen stützt, ist zugleich die
Grundlage und der Gegenstand des
übernatürlichen Glaubens. Wie



schon Augustinus sagte: »Es ist nichts
Besonderes zu glauben, dass Christus
gestorben ist (…). Alle glauben, dass
Christus starb. Der christliche Glaube
besteht in der Auferstehung Christi.
Das halten wir für bewundernswert,
zu glauben, dass Christus
auferstanden ist.«[7]

Vielleicht fragen wir uns manchmal,
warum Jesus sich nicht aller Welt als
Auferstandener gezeigt hat, so dass
alle an ihn glaubten. Benedikt XVI.
weist darauf hin, dass »in der ganzen
Geschichte des Lebendigen die
Ursprünge des Neuen klein, fast
unsichtbar sind – man kann sie
übersehen. Dass das „Himmelreich“
einem Senfkorn gleich ist, dem
kleinsten von allen Samenkörnern,
hat uns der Herr gesagt (Mt 13, 31f
par.) Aber es trägt die unendlichen
Potentialitäten Gottes in sich«[8].
Und gerade so, fährt er fort, ist die
Auferstehung in die Welt
hereingetreten, »nur in einigen



geheimnisvollen Erscheinungen. Und
doch war sie der eigentlich neue
Anfang – das, worauf im Stillen alles
wartete«[9].

Im Laufe der Jahrhunderte hat sich
der Glaube an die Auferstehung
Christi über die ganze Welt
verbreitet und in immer neuen
Kulturräumen und unterschiedlichen
Zivilisationen Wurzeln geschlagen.
Dies geschah nicht ohne die
Mitwirkung der Gläubigen, der
Glieder des mystischen Leibes
Christi, der über die Erde pilgert.
Und jetzt liegt es bei Dir und bei mir
– darauf bestand der hl. Josefmaria
mit ganzer Kraft – mit unserem
Verhalten und unseren Worten von
Christus Zeugnis zu geben.

»Die gute Nachricht der
Osterbotschaft erfordert also das
Wirken von begeisterten und
mutigen Zeugen. Jeder Jünger Christi,
auch jeder von uns ist dazu



aufgerufen, Zeuge zu sein. Das ist der
klare, anspruchsvolle und
begeisternde Auftrag des
auferstandenen Herrn. Die
„Nachricht“ vom neuen Leben in
Christus muss im Leben des Christen
aufleuchten, muss lebendig und tätig
sein – in dem, der sie überbringt, und
so kann sie wirklich, das Herz, das
ganze Leben verwandeln.«[10]
Vermehren und stärken wir täglich
unseren Glauben an den Triumph
Christi? Gibt uns das Bewusstsein,
dass der Herr wahrhaft auferstanden
ist, Sicherheit auf unserem Weg? Wie
bemühen wir uns, ihn an allen
Wegkreuzungen unserer irdischen
Existenz stets an unserer Seite zu
sehen?

Daher „ist die österliche Zeit eine Zeit
der Freude, einer Freude, die sich
nicht auf diesen Abschnitt des
liturgischen Jahres beschränkt,
sondern die in jedem Augenblick das
Herz des Christen erfüllt. Denn



Christus lebt, Christus ist nicht eine
Gestalt, die vorübergegangen ist, die
einmal lebte und dann verschwand
und uns nur eine wunderbare
Erinnerung und ein ergreifendes
Beispiel hinterließ. Nein, Christus
lebt. Jesus ist der Emmanuel: Gott
mit uns. Seine Auferstehung
bekundet uns, dass Gott die Seinen
nicht im Stich lässt.“[11]

Christus lebt nicht nur in der
Herrlichkeit des Vaters, sondern ist
weiterhin in der Kirche – und dort in
besonderer Weise in der Eucharistie
– gegenwärtig. Außerdem wohnt er
durch die Gnade im Herzen jedes
Christen. In der Taufe haben wir das
neue Leben empfangen, das der Herr
in Fülle besitzt; die anderen
Sakramente vervollkommnen im
Laufe der Zeit dieses übernatürliche
Leben. Aber erst bei der
Auferstehung des Fleisches wird in
den Gliedern des mystischen Leibes
die volle Verherrlichung sichtbar



werden, derer sich unser Haupt,
Jesus, und seine heilige Mutter, die
auch unsere Mutter ist, jetzt schon
erfreuen. Und dennoch gilt bereits
jetzt, worauf unser Gründer hinwies:
„Der Glaube sagt uns, dass der
Mensch im Zustand der Gnade
vergöttlicht ist. Wir sind Menschen,
keine Engel, Geschöpfe aus Fleisch
und Blut, mit einem Herzen und voll
Leidenschaften, voll Freude und voll
Schmerz. Doch die Vergöttlichung
wirkt sich auf den ganzen Menschen
aus als Vorwegnahme seiner
glorreichen Auferstehung.“[12] Seien
wir also von Herzen dankbar, weil
wir wissen, dass wir durch den
Heiligen Geist in Jesus Christus
Kinder Gottes des Vaters sind.

Diese Vorwegnahme der endgültigen
Herrlichkeit leuchtet heller und
intensiver in der Spur, die die
Heiligen hinterlassen haben,
besonders jene, die die Kirche uns als
Beispiel der Tugenden vor Augen



stellt und zu deren Verehrung sie uns
einlädt. Natürlich freuen wir uns,
dass diese unsere Brüder und
Schwestern im Himmel sind. Und
heute, am 1. Mai, ist die Freude
überströmend, weil Johannes Paul II.
seliggesprochen wird. Auch wenn die
meisten von Euch nicht nach Rom
kommen konnten, um an dieser Feier
teilzunehmen, so fühlt Ihr Euch doch
alle – wir alle fühlen uns – geistlich
mit diesem großen Fest der ganzen
Kirche vereint.

Wir kannten ja diesen großen Papst,
der sein Leben bis zum letzten
Augenblick für die Menschen
eingesetzt und sich für sie
verausgabt hat. Wir sind Zeugen
gewesen, wie tief sein Glaube, wie
sicher seine Hoffnung und wie
brennend seine Liebe war, die allen
und jedem einzelnen galt. Außerdem
– daran habe ich Euch häufig
erinnert – sind wir im Opus Dei dem
neuen Seligen großen Dank schuldig;



vor allem, weil Johannes Paul II. das
Werkzeug war, das Gott dazu
benutzte, uns die endgültige
Rechtsform des Werkes und die
Heiligsprechung unseres Vaters zu
gewähren. Daher freuen wir uns
natürlich ganz besonders, dass er zur
Ehre der Altäre erhoben wird, und
danken Gott für dieses Geschenk an
die Kirche. Am 3. Mai werde ich eine
feierliche Dankmesse lesen.
Verbindet euch an dem Tag
besonders mit meiner Messe und
bittet für alle Anliegen, die ich Gott
auf die Fürsprache des neuen Seligen
vortragen werde.

Heute beginnt auch der Monat Mai,
in dem uns die Kirche einlädt, Maria
mehr als sonst zu ehren. Ich schlage
Euch vor, den hl. Josefmaria und den
seligen Johannes Paul II.
vertrauensvoll zu bitten, sie mögen
uns in diesen Tagen, die der
Seligsprechung des Papstes
unmittelbar folgen, die Gnade



erwirken, die Mutter Gottes mit aller
Kraft zu lieben und zu verehren.
Karol Wojtyla hat sich ihr schon als
sehr junger Mensch ganz geweiht,
wie es das Motto Totus Tuus auf
seinem Bischofwappen zum
Ausdruck bringt. Auch der hl.
Josefmaria wollte der
Himmelskönigin in absoluter Treue
untertan sein. Am 28. Dezember
1931 beschrieb er, wie eine der
Ordensgemeinschaften des
Krankenstifts von Santa Isabel das
Fest der Unschuldigen Kinder beging,
und fügte dann hinzu: „Meine
Herrin, nicht einmal im Spaß
wünschte ich mir, dass du aufhörtest,
Eignerin und Kaiserin der Schöpfung
zu sein.“[13]

Auch wir, die wir ganz Gott gehören
– gehören wollen –, müssen auf
diesem marianischen Weg gehen,
den der hl. Josefmaria uns als Erbe
hinterlassen hat. „Wenn ihr mich in
etwas nachahmen sollt, sagte er,



dann in meiner Liebe zu Maria.“[14]
Nun, dieser Monat ist eine
wunderbare Gelegenheit, unsere
Marienverehrung durch die
traditionelle Maiwallfahrt zum
Ausdruck zu bringen. Laden wir
unsere Freunde und Bekannten ein,
in diesen Tagen eine
Wallfahrtskapelle oder einen
Wallfahrtsort der Muttergottes zu
besuchen und dabei die Geheimnisse
des Rosenkranzes zu beten und zu
betrachten. Wir tun ihnen, geistlich
gesehen, etwas Gutes, „denn man
geht zu Jesus und kehrt zu Ihm
zurück immer durch Maria“[15].
Macht diesen Besuch bei ihr mit
derselben Andacht, mit der unser
Vater nach Sonsoles ging. Bringen
wir unserer Mutter auch viele kleine
Rosen aus unserem Alltag mit, wie er
es uns Jahre später bei der Novene
vor der Muttergottes von Guadalupe
in Mexiko riet.



Am 14. Mai, dem Vorabend des
vierten Ostersonntags, der aufgrund
des Evangeliums der Messe auch der 
Sonntag des Guten Hirten genannt
wird, werde ich 35 Diakone, Brüder
von Euch, zu Priestern weihen. Wie
immer bei solchen Gelegenheiten
bitte ich Euch, sehr verbunden im
Gebet zu sein und das eine oder
andere Opfer zu bringen für die
Neupriester und für die Priester der
ganzen Welt. Habt besonders den
Papst und alle Bischöfe vor Augen,
damit wir immer den Guten Hirten
nachahmen, der sein Leben für seine
Schafe gab.[16]

Nach der Karwoche habe ich eine
kurze Reise nach Slowenien und
Kroatien gemacht. In Lubljana und
in Zagreb bin ich mit Gläubigen der
Prälatur und vielen anderen
Menschen, die sich vom Geist des
Opus Dei helfen lassen,
zusammengekommen. Ich bin Gott
sehr dankbar, denn die apostolische



Arbeit meiner Töchter und Söhne ist
bereits tief verwurzelt in diesen
beiden Ländern, für die unser Vater
so viel gebetet hat. Es ist nicht leicht,
Euch zu beschreiben, wie sehr er alle
Länder liebte, besonders jene, die
Schwierigkeiten verschiedenster Art
durchmachten.

Ich kehre zum Beginn meiner Zeilen
zurück. Surrexit Dominus vere! »Der
auferstandene Christus geht uns
voran dem neuen Himmel und der
neuen Erde entgegen (vgl. Offb 21,1),
in denen wir alle endlich als eine
einzige Familie, als Söhne und
Töchter desselben Vaters leben
werden. Er ist bei uns bis zum Ende
der Zeiten.«[17] Sakramental
verborgen unter den Gestalten von
Brot und Wein ist er in der
Eucharistie geblieben, um unsere
Bitten zu hören, uns zu trösten und
zu stärken. Verlassen wir ihn nicht,
bringen wir viele Menschen zu ihm,
damit auch sie die Freude erfahren,



bei Christus zu sein, Christus
Gesellschaft zu leisten, in Christus zu
leben. Ich kann nicht umhin, in
diesem Moment die große
Dankbarkeit zu erwähnen, mit der
sich Don Alvaro an seine
Erstkommunion erinnerte. Da es in
diesem Monat viele Tage gibt, die mit
der Geschichte des Werkes in
Zusammenhang stehen, kann ich
nicht im Einzelnen darauf eingehen.
Man merkt einfach, wie sehr sich
Maria um uns gekümmert hat!
Danken wir ihr dafür.

---------- 

[1] Lk 24, 34

[2] Mt 28, 10

[3] Vgl. Joh 20, 19

[4] Lk 24, 36-39

[5] Röm 6, 5



[6] Joseph Ratzinger-Benedikt XVI., 
Jesus von Nazareth, 2. Teil, S. 268

[7] Hl. Augustinus, Enarratio in
Psalmos, 120, 6 (CCL 40, 1791)

[8] Joseph Ratzinger-Benedikt XVI., 
Jesus von Nazareth, 2. Teil, S. 271-272

[9] Ebd. [10] Benedikt XVI.,
Ansprache bei der Generalaudienz,
7.4.2010

[11] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 102

[12] Ebd., Nr. 103

[13] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen (28.12.1931), Nr. 517
(vgl. A. Vázquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei, Bd. 1, S. 391)

[14] Hl. Josefmaria, im Jahr 1954

[15] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 495

[16] Vgl. Joh 10, 1-18



[17] Benedikt XVI., Segen Urbi et
Orbi, 24.4.2011

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/brief-des-pralaten-mai-2011/

(27.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-mai-2011/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-mai-2011/

	Brief des Prälaten (Mai 2011)

