
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Juni 2010)

Die zahlreichen Festtage im
Monat Juni dienen Bischof
Echevarría als Leitfaden für
seinen Brief an die Gläubigen
der Prälatur.

15.06.2010

Das eucharistische Opfer, zu dem uns
Christus täglich einlädt, führt uns in
die Mitte des österlichen
Geheimnisses. Jedes Mal, wenn wir
die Heilige Messe feiern oder an ihr
teilnehmen, haben wir Anteil am
höchsten Liebesakt Christi am Kreuz,



auf den er sein ganzes Leben
ausgerichtet hatte. Aber es gibt
Augenblicke und Umstände, in denen
die Anbetung und die Danksagung,
die Sühne und das Bittgebet, die wir
in der Messe durch Christus zu Gott
erheben, eine besondere Bedeutung
erhalten.

Mit dieser frohen Dankbarkeit Gott
gegenüber für ein so großes
Geschenk – die wir jeden Tag
erneuern sollten – verbinden sich die
liturgischen Feiern der Hochfeste, die
wir in diesen Tagen begangen haben
oder noch begehen werden. Sie alle
bewirken in uns eine innige
Vereinigung mit verschiedenen
Aspekten des Mysteriums Christi und
vermitteln uns zugleich spezifische
Gnaden.

Die Apostelgeschichte erzählt, dass
sich in der Urkirche der Heilige Geist
an Pfingsten als mächtiger Sturm
und in Zungen aus Feuer zeigte, die



sich auf den Häuptern der Apostel
niederließen, sie mit seinen Gaben
erfüllte und ihnen den Frieden
gaben, den der Meister selbst ihnen
versprochen hatte: Frieden
hinterlasse ich euch, meinen Frieden
gebe ich euch[1]. Mittels dieser
Zeichen der Herabkunft des Heiligen
Geistes lässt uns Gott auch erkennen,
wie der Tröster in den Seelen wirkt,
die sich fügsam seiner Gnade öffnen.

In dem gewaltigen Sturm, von dem
die Rede ist, entdecken wir die
göttliche Kraft, die fähig ist, die
größten Hindernisse zu beseitigen,
und auch die frische Luft, die die
Giftwolken auseinander treibt, die so
oft die Atmosphäre vergiften. Dieses
Bild – erklärt Benedikt XVI. – „weckt
den Gedanken daran, wie wunderbar
und nötig es ist, reine Luft zu atmen,
physisch mit den Lungen und
geistlich mit dem Herzen, die
gesunde Luft des Geistes, der die
Liebe ist“[2]. Die Zungen aus Feuer



sprechen zu uns von dieser
brennenden Liebe, mit der er die
Herzen der Menschen entzünden
will. Diese Flamme„ist auf die
versammelten Jünger
herabgekommen, sie hat sich in
ihnen entzündet und ihnen die neue
Glut Gottes geschenkt. So
verwirklicht sich das, was Jesus, der
Herr, vorhergesagt hatte: »Ich bin
gekommen, um Feuer auf die Erde zu
werfen. Wie froh wäre ich, es würde
schon brennen!« (Lk 12,49). Die
Apostel haben zusammen mit den
Gläubigen der verschiedenen
Gemeinden diese göttliche Flamme
bis an die äußersten Grenzen der
Erde gebracht; sie haben so der
Menschheit einen Weg eröffnet,
einen hellen Weg, und sie haben mit
Gott zusammengewirkt, der mit
seinem Feuer das Antlitz der Erde
erneuern will.“[3]

Danken wir Maria für ihr
unentwegtes Eintreten für uns, damit



wir den Eingebungen des Heiligen
Geistes gegenüber empfänglicher
werden, wie es den im
Abendmahlssaal um sie gescharten
Aposteln erging. Ich denke besonders
an all das Gute, das sie uns im Monat
Mai erwirkt hat, in dem wir versucht
haben, sie mit echter, kindlicher
Andacht zu ehren, und ich denke
besonders an die innige Verbindung
mit Jesus, die aufrecht zu erhalten sie
uns eingeladen hat.

Auf der anderen Seite war das
Dreifaltigkeitsfest des vergangenen
Sonntags ein Anruf mehr des
Himmels, unsere Gedanken und
unsere Herzen dort zu verankern,
wo die wahren Freuden sind: beim
Vater, beim Sohn und beim Heiligen
Geist, dem einzigen Gott, der das All
erfüllt, der durch die Gnade in
unseren Herzen wohnt, und der uns
in die endgültige
Lebensgemeinschaft mit ihm in der



Herrlichkeit des Himmels führen
will.

Ich möchte Euch eine kleine
Geschichte erzählen. In der Kapelle
des Vaters im Römischen Kolleg vom
Heiligen Kreuz wurden in den
Marmor der Stirnseite die Worte
BENEDICTA SIT SANCTA TRINITAS
ATQUE INDIVISA UNITAS eingraviert.
Zu der Zeit, als der hl. Josefmaria
dorthin kam – und das tat er häufig,
als die Bauarbeiten noch nicht
beendet waren –, konnte er schon
nicht mehr gut sehen. Der Text der
Inschrift war ihm nur allzu bekannt,
aber um uns zum Beten einzuladen,
fragte er immer: Was steht da
geschrieben? Möge unser ganzes
Leben ein Lob des Einen und
Dreifaltigen Gottes sein.

Jetzt bereiten wir uns auf das
Hochfest Fronleichnam und das Fest
des Heiligsten Herzens Jesu vor, die
beide nicht nur zeitlich eng



beieinander liegen, sondern auch
sonst eine Einheit bilden, da sie uns
an zwei Offenbarungen des großen
Wohlgefallens Gottes an den
Menschen erinnern. „Die Liebe
offenbart sich uns in der
Menschwerdung, in jenem
erlösenden Wandel Christi auf Erden,
der ihn bis zum letzten Opfer am
Kreuz führt. Und diese Liebe äußert
sich am Kreuz mit einem neuen
Zeichen: Einer der Soldaten öffnete
Jesus das Herz mit einer Lanze, und
sogleich flossen Blut und Wasser
heraus (Joh 19,34). Wasser und Blut
Jesu“ – so sagte unser Vater –„ zeugen
von einer Hingabe bis zum
äußersten, bis zum consummatum
est (Joh 19,30), es ist vollbracht, aus
Liebe.“[4]

Genau am Herz-Jesu-Fest, am 11.
Juni, endet das Priesterjahr. Beten
wir weiter und bewegen wir andere
Menschen, für Priesterberufungen,
für die Heiligkeit der Priester und



des ganzen christlichen Volkes zu
beten. Ich bitte Gott, dass dieses
Rufen, das wir in den vergangenen
Monaten verstärkt an ihn gerichtet
haben, in unserer Seele nie enden
möge; auch um jene zum Schweigen
zu bringen, die das wunderbare
Geschenk des Priestertums
angreifen.

Vor einigen Tagen habe ich eine
Wallfahrt nach Turin gemacht, um
vor dem Grabtuch zu beten, das zur
Verehrung durch die Gläubigen
ausgestellt war. Es ist wirklich
beeindruckend, wie viel Schmerzen
der Herr für uns erdulden musste.
Wie Johannes Paul II. sagte, „ist das
Grabtuch ein Spiegel des Evangeliums.
In der Tat, wenn wir über das heilige
Tuch nachdenken, kommen wir nicht
umhin, daran zu denken, dass sein
Bild eine so tiefe Beziehung zu dem
hat, was uns das Evangelium über
Jesu Leiden und Tod berichtet, dass
jeder empfindsame Mensch sich



innerlich angerührt und bewegt
fühlt, wenn er es anschaut.“[5]

Wie immer auf meinen Reisen habe
ich das Sindone in Begleitung aller
verehrt und Gott gebeten, er möge
unsere Herzen mit dem Feuer des
Heiligen Geistes entzünden. Wie
Benedikt XVI. vor einigen Wochen
nach seiner Rückkehr aus der
piemontesischen Hauptstadt sagte,
„kann dieses heilige Tuch den
Glauben stärken und nähren und der
christlichen Frömmigkeit neue Kraft
geben, weil es dazu anspornt, sich
dem Antlitz Christi zuzuwenden,
dem Leib des gekreuzigten und
auferstandenen Christus, das
Ostergeheimnis zu betrachten, den
Mittelpunkt der christlichen
Botschaft“[6].

Gott sehen, das Angesicht Jesu
betrachten, ewig glücklich sein in der
Anschauung der göttlichen
Herrlichkeit – das ist die tiefste



Sehnsucht aller Menschen, auch
wenn Millionen von ihnen sich
dieses Wunsches nicht bewusst sind.
Mir kommt in den Sinn, wie sehr
unser Vater sich danach sehnte, das
Antlitz Gottes zu schauen. Er
beschrieb es so: „Dieser Wunsch ist
vernünftig. Die sich lieben, wollen
sich sehen. Verliebte haben nur
Augen für ihre Liebe. Ist das nicht
logisch? Das menschliche Herz fühlt
dieses Bedürfnis. Ich würde lügen,
wenn ich leugnete, dass mich die
Sehnsucht, das Angesicht Jesu zu
sehen, innerlich bewegt. Vultum
tuum, Domine, requiram (Ps 27, 8),
dein Angesicht, Herr, will ich suchen.
Wie gern schließe ich die Augen,“
fügte er vor allem in seinen letzten
Lebensjahren hinzu, „und denke
daran, dass der Augenblick kommen
wird – wann Gott will – dass ich ihn
werde sehen können, nicht wie in
einem Spiegel und nur in
rätselhaften Umrissen … sondern
von Angesicht zu Angesicht (1 Kor 13,



12). Ja, meine Kinder, meine Seele
dürstet nach Gott, nach dem
lebendigen Gott. Wann darf ich
kommen und Gottes Antlitz schauen?
(Ps 42, 3)“[7].

Sehnen auch wir uns nach Gottes
Angesicht, suchen wir Christus im
Tabernakel, wo er wahrhaft zugegen
ist, und in unserer Seele im Stande
der Gnade. Versuchen wir, ihm auch
in den Gliedern seines mystischen
Leibes, der Kirche zu begegnen,
besonders in den hilfsbedürftigsten,
den Kranken, den Armen, denen, die
wegen ihrer religiösen Überzeugung
verfolgt werden, und denen, die
überall auf der Welt unter vielen
anderen Formen von Ungerechtigkeit
leiden. Niemand darf uns
gleichgültig sein, alle sind wir
gerufen, Glieder des Leibes Christi zu
sein, der auferstanden ist und weiter
in der Geschichte wirkt: „Lebendige
Glieder, jeder wie es der eigenen
Funktion entspricht, das heißt der



Aufgabe, die der Herr uns anvertraut
hat“[8],mittels der Eingliederung in
ihn selbst durch die Taufe.

Unser Christsein ist tief in diesem so
liebenswerten Sakrament
verwurzelt. Unser Ruf zur Heiligkeit
und zum Apostolat nimmt auf diese
Weise konkrete Gestalt an, da wir
wissen, dass wir in Jesus Christus
Mittler sind für die Erlösung der
Welt. Wie klar sind doch folgende
Worte des hl. Josefmaria: „Apostel:
das ist der Christ, der sich, durch die
Taufe Christus einverleibt, eins mit
ihm weiß; der durch die Firmung
zum Kampf für Christus gerüstet ist,
der gerufen ist, Gott in der Welt zu
dienen auf Grund des allgemeinen
Priestertums aller Gläubigen, das
eine gewisse –wenngleich von der
des Amtspriestertums wesentlich
verschiedene – Teilnahme am
Priestertum Christi verleiht und dazu
befähigt, am Kult der Kirche
teilzunehmen und den Menschen auf



ihrem Weg zu Gott zu helfen im
Zeugnis von Wort und Beispiel,
durch Gebet und Sühne.“[9]

Kosten wir jetzt am Ende des 
Priesterjahres diese Gedanken aus
und bemühen wir uns, persönliche
Konsequenzen zu ziehen. Ein
weiteres Wort des hl. Josefmaria, das
er uns im Feuer der Schmiede
anvertraut, kann uns dabei helfen:
„Bedenke, dass Christus, der Gute
Sämann, jeden einzelnen von uns
wie Weizen in seiner verwundeten
Hand presst. Sein Blut durchtränkt
uns. Er läutert und reinigt uns, er
macht uns trunken vor Liebe! Dann
streut er uns in weitem Wurf durch
die Welt aus. Aber einzeln – denn
Weizen sät man nicht sackweise,
sondern Korn um Korn.“[10]

An erster Stelle „durchtränkt uns
sein Blut“ durch die Sakramente, und
so „läutert und reinigt er uns, macht
er uns trunken vor Liebe“, d.h. er



führt uns zur Heiligkeit. Aber nur,
wenn wir es wollen, wenn wir den
Tröster wirken lassen, dessen Werk
unsere Gleichförmigkeit mit Jesus ist.

Suchen wir die Berührung mit der
Heiligsten Menschheit des Herrn im
Bußsakrament und in der
Eucharistie. Nehmen wir seine Lehre
in uns auf, nicht nur durch die
Lesung der Heiligen Schrift und den
Erwerb und die Verbesserung der
religiösen Bildung, sondern durch
einen beständigen aufrichtigen
Dialog mit ihm im Gebet. Bitten wir
ihn, sein Wort möge bis in den
letzten Winkel unseres armen Ich
dringen und Herz und Gemüt
durchtränken. Wir sollten aus
ganzem Herzen wünschen, dass wir
unter seiner Führung seinen Spuren
folgen, von seinen Tugenden lernen
und uns mit seiner Art zu fühlen, zu
verstehen und zu lieben immer mehr
identifizieren.



Wenn dann der Heilige Geist diese
Tätigkeiten in uns entfaltet hat –
besser gesagt, zur gleichen Zeit –
„streut er uns in weitem Wurf durch
die Welt aus“, wie der Sämann die
Weizenkörner in die Ackerfurche
streut, damit sie Frucht bringen;
dabei sind wir selbst – dank unserer 
priesterlichen Seele – die Verbindung
zwischen Gott und den Menschen.
Die Priester besitzen außerdem
durch das Weihesakrament das
Amtspriestertum, das sie in die Lage
versetzt, in persona Christi Capitis zu
handeln, so dass Christus in den
liturgischen Feiern als Haupt der
Kirche gegenwärtig ist.

Im Opus Dei hat Gott an uns einen
besonderen Ruf innerhalb der
allgemeinen christlichen Berufung
ergehen lassen. Er treibt uns an, ihm
in dem Geist zu dienen, den der hl.
Josefmaria seit 1928 verkörperte. Auf
dem Fundament der Taufe drängt
uns die spezifische Gnade der



Berufung zum Werk dazu, Christus
jederzeit bei der Rettung der Seelen
zu helfen, jedoch nicht, weil wir
besser als die anderen wären. Jesus
Christus ist der einzige Mittler
zwischen den Menschen und
Gott[11], aber er möchte, dass wir bei
dieser Aufgabe mitarbeiten.

Als erstes gilt es, uns andächtig mit
dem Opfer Christi in der hl. Messe zu
verbinden. Durch diese Verbindung
mit der Eucharistie verwandelt sich
das ganze Leben in einen Akt der
Anbetung, des Dankes und der
Sühne; es wird umgeformt zur
Ganzhingabe unserer Person und
unseres Tuns als Werkzeuge Christi
in der Welt. Wenn wir unseren Tag
in eine Messe verwandeln – wie
unser Vater es ausdrückte –, dann
sind wir wahrhaft eucharistische
Seelen, Männer und Frauen, die sich
bemühen, in ihrem ganzen Verhalten
den göttlichen Meister
widerzuspiegeln.



Dann sind wir fähig, dazu
beizutragen, dass alle Menschen an
den Früchten der Erlösung teilhaben;
wir werden zu Werkzeugen Christi,
um die anderen Menschen in seiner
Lehre zu unterweisen, sie zur
Gnadenquelle der Sakramente und
auf den Weg zum ewigen Leben zu
führen, da auch wir uns auf unserem
täglichen Weg dieselben Etappen
vornehmen. Unter der Führung des
Heiligen Geistes werden wir Christi
Schritte mitgehen und jener Wunsch
des hl. Josefmaria wird sich in uns
verwirklichen: „Das Leben für die
anderen hingeben. Nur dann leben
wir Christi Leben und werden eins
mit ihm.“[12]

Ein weiterer Jahrestag des
Hinübergangs unseres Vaters in die
himmlische Heimat liegt vor uns.
Wenden wir uns vertrauensvoll an
seine Fürsprache während der
Wochen bis zum 26. Juni. Wenn wir
treu seinem Beispiel und seiner



Botschaft folgen, werden auch wir es
verstehen, unser Leben dem Leben
Christi gleichzugestalten, bis wir eins
mit ihm werden.

Am Vortag werden wir der Weihe der
ersten drei Priester des Werkes
gedenken, die eine tiefe Spur der
Treue gezogen haben. Sie waren
immer „in den Dingen Gottes“ und
griffen daher fügsam alles auf,
worum unser Vater sie bat, um treu
das Opus Dei im Dienst an der Kirche
zu verwirklichen. Von ihnen sagte
man, nicht ohne Bezug auf unseren
Gründer: Er hat sie zu Priestern
geweiht, und nun „bringt er sie mit
Arbeit um“. Schauen wir – Priester
wie Laien – auf jeden von ihnen,
denn wir können von ihnen lernen,
nie „genug“ zu sagen angesichts der
Anforderungen unserer
priesterlichen Seele.

Seid weiter eng mit meinem Gebet
und mit meinen Anliegen



verbunden. Ich stütze mich
besonders auf die Kranken, die nie
im Werk fehlen werden, und auf die,
die aus dem einen oder anderen
Grund leiden. Wenn sie ihre Leiden
mit dem Kreuz Christi vereinen und
freudig ihre Schmerzen und Nöte
aufopfern, können sie mitten in ihrer
Gebrechlichkeit zu festen Säulen
werden, die die anderen stützen.

---------------------------

[1] Joh 14, 27

[2] Benedikt XVI., Predigt zum
Pfingstfest, 31.5.2009

[3] Benedikt XVI., Predigt zum
Pfingstfest, 23.5.2010

[4] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr.162

[5] Johannes Paul II., Ansprache in
Turin, 24.5.1998



[6] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 5.5.2010

[7] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
von einer Betrachtung, 25.12.1973

[8] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 5.5.2010

[9] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 120

[10] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 894

[11] Vgl. Tim 2, 5

[12] Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg,
14. Station

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/brief-des-pralaten-juni-2010/

(04.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-juni-2010/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-juni-2010/

	Brief des Prälaten (Juni 2010)

