
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Juni 2007)

Brief von Bischof Javier
Echevarría an die Gläubigen
der Prälatur Opus Dei. In
diesem Monat schreibt er über
die Geheimnisse der Trinität
und der Eucharistie.

09.06.2007

In den vergangenen Tagen habe ich
an einigen Wochenenden meine
Pastoralreisen fortgesetzt und bin so
nach Stockholm gelangt. Auch in
jenen „Ländern des kalten
Nordens“[1] – so ein Ausdruck des



heiligen Josefmaria, den er vor vielen
Jahren gebrauchte – verbreitet sich
der Geist des Werkes immer mehr.
Diese Worten benutzte er wohl
deshalb, weil man nur mit dem 
ignem veni mittere in terram[2], das
er von Jesus Christus gelernt hatte,
bis zu diesen Breitengraden
vordrang. Ich habe Gott gedankt,
denn mit seiner Hilfe erleben wir die
Erfüllung der Träume unseres Vaters.
Und außerdem nehmen wir durch
das Gebet, durch die optimistische
und großzügige Abtötung wie auch
durch die Pflichterfüllung, die jeder
an seinem Platz leistet, aktiv an
dieser Verwirklichung teil. Auf diese
Weise sollten wir immer, mit allen
Christen und untereinander
verbunden, an der Ausbreitung der
Kirche in der ganzen Welt
mitarbeiten.

Die Wurzel der übernatürlichen
Wirksamkeit wird, wie wir wissen
durch ein intensives und tiefes



inneres Leben gekräftigt, das der
Heilige Geist in den Seelen wirkt.
Wie wichtig ist es daher, jeden Tag
inniger mit der Dritten Person der
Heiligsten Dreifaltigkeit vereint zu
sein. Dieser Gedanke kommt mir
ganz spontan angesichts der großen
Feste, die wir gefeiert haben –
Pfingsten mit der Priesterweihe
meiner Söhne – oder noch feiern
werden – das Dreifaltigkeitsfest am
nächsten Sonntag.

Ab heute beten wir das Trisagium
Angelicum. Wir haben den Wunsch,
Sprachrohr des Lobes und des
Dankes zu sein, die die ganze
Menschheit Gott schuldet. Er, der
Dreimal Heilige, hat uns erschaffen
und erlöst, und er möchte unsere
Heiligung bis zu Ende führen.
Bemühen wir uns, diese Zeit sehr gut
zu nutzen, um aus den
vierundzwanzig Stunden des Tages
ein Loblied für die Heiligste
Dreifaltigkeit zu machen.



Wiederholen wir häufig mit dem
Mund oder mit dem Herzen die
Worte der Liturgie: Sanctus, Sanctus,
Sanctus Dominus Deus Sabaoth. Pleni
sunt caeli et terra gloria tua[3].
Heilig, heilig, heilig, Gott, Herr aller
Mächte und Gewalten. Erfüllt sind
Himmel und Erde von deiner
Herrlichkeit.

Die christliche Seele sollte in der
Betrachtung des Geheimnisses der
Heiligsten Dreifaltigkeit ihre
gewöhnliche Nahrung finden. Der hl.
Augustinus sagte: »Das ist unsere
vollkommene Freude und eine
größere gibt es nicht: die göttliche
Dreifaltigkeit zu verkosten, als deren
Abbild wir geschaffen wurden.«[4]
Und die Heilige Schrift gebraucht ein
Bild und vergleicht die, die
versuchen, sich in ihren Gedanken
und Handlungen nach Gott zu
richten, mit einemBaum, der an
Wasserbächen gepflanzt ist, der zur
rechten Zeit seine Frucht bringt und



dessen Blätter nicht welken[5]. Alles,
was wir auf der Erde vollbringen,
auch wenn es in den Augen der
Menschen noch so unbedeutend
scheint, ist überaus wertvoll, wenn
es direkt und beständig auf den
Einen und Dreifaltigen Gott, das
letzte Ziel unseres Lebens, bezogen
ist. Gott interessiert sich für alles,
was uns betrifft, seine unendlich
zarte Liebe und Barmherzigkeit sind
immer bei uns.

Vor allem während der letzten Jahre
seines irdischen Lebens sprach der
heilige Josefmaria häufig über diesen
Punkt des christlichen Glaubens. So
sagte er zum Beispiel 1972: „Wenn
wir im Stand der Gnade sind, ist der
Heilige Geist im Zentrum unserer
Seele und verleiht all unserem Tun
einen übernatürlichen Charakter.
Und mit dem Heiligen Geist sind dort
der Vater und der Sohn, die Heiligste
Dreifaltigkeit, die ein einziger Gott
ist. Wir sind Tempel der



Dreifaltigkeit und können in aller
Einfachheit, ohne
Absonderlichkeiten, mit Gott
sprechen. Wir können auf uns selbst
treten, wie die Trauben in der Kelter
getreten werden, denn wir sind
nichts. Wir versetzen uns in die Tiefe
unserer Seele, um ihm zu erzählen,
was uns passiert. Und wir bitten, wir
beten an, wir sühnen und wir
lieben.“[6]

Wenden wir uns in den nächsten
Tagen voller Ehrfurcht an die
Heiligste Dreifaltigkeit. Diese
Haltung wird uns helfen, uns auch
auf die weiteren großen Feste dieses
Monats vorzubereiten und sie
fruchtbringend zu begehen:
Fronleichnam und das Fest des
Heiligsten Herzens Jesu. In der
eucharistischen Frömmigkeit zu
wachsen bedeutet, tiefer in das
Geheimnis der Heiligsten
Dreifaltigkeit einzudringen, denn, so
erinnert uns der Papst in seinem



letzten apostolischen Schreiben über
die heilige Eucharistie, „der
Hauptinhalt des eucharistischen
Glaubens ist das Mysterium Gottes
selbst, der trinitarische Liebe ist. (…)
Jesus schenkt in der Eucharistie nicht
›etwas‹, sondern sich selbst; er bringt
seinen Leib als Opfer dar und
vergießt sein Blut. Auf diese Weise
verschenkt er sich in der Ganzheit
seiner Existenz und offenbart die
ursprüngliche Quelle dieser
Liebe“[7].

Mit welchem Staunen betrachtete
unser Vater täglich in den Texten der
Messe die Gegenwart und das
Wirken des Dreieinigen Gottes! Er
schrieb es in einer seiner Homilien
nieder, wo er darauf hinwies, daß
„dieser dreifaltige Strom der Liebe zu
den Menschen in erhabener Weise in
der Eucharistie fortdauert. (…) Die
ganze Dreifaltigkeit wirkt beim
heiligen Meßopfer mit“[8].Er hielt
besonders gerne inne, um das



Handeln des Großen Unbekannten zu
betrachten. Dabei wünschte er,
dieser möge für die Christen nicht
länger unbekannt bleiben. Und so
rief er alle dazu auf, sich häufiger
und beständiger an jede der
göttlichen Personen zu wenden und
sie voneinander zu unterscheiden,
ohne sie zu trennen, „denn die ganze
Dreifaltigkeit ist beim Opfer des
Altares gegenwärtig. Dem Willen des
Vaters gehorsam und unter
Mitwirkung des Heiligen Geistes
bringt sich der Sohn als
Erlösungsopfer dar. Wir müssen den
Umgang mit der Heiligsten
Dreifaltigkeit, dem einen und
dreipersönlichen Gott lernen, mit
den drei göttlichen Personen in der
Einheit ihrer Wesenheit, ihrer Liebe,
ihres wirksamen heiligmachenden
Tuns“[9].

Benedikt XVI. wies mit Nachdruck
darauf hin daß „es nötig ist, daß wir
in uns das Bewußtsein der



entscheidenden Rolle wachrufen, die
der Heilige Geist für die Entwicklung
der liturgischen Form und für das
Vertiefen der göttlichen Geheimnisse
spielt“[10]. Und der Heilige Vater
präzisiert: „Von größter Wichtigkeit
für das geistliche Leben der
Gläubigen ist eine klarere Kenntnis
des Reichtums der Anaphora: Neben
den von Christus beim Letzten
Abendmahl gesprochenen Worten
enthält sie die Epiklese als Bitte an
den Vater, die Gabe des Geistes
herabzusenden, damit Brot und Wein
zum Leib und zum Blut Jesu Christi
werden und »die ganze Gemeinde
immer mehr Leib Christi werde«.
Der Geist, der vom Zelebranten auf
die auf den Altar gelegten Gaben von
Brot und Wein herabgerufen wird,
ist derselbe, der die Gläubigen in
»einem Leib« vereint und sie zu
einem geistigen Opfer macht, das
dem Vater wohlgefällt.“[11]



Wie können wir uns dieses göttliche
Leben zu eigen machen, das in der
heiligen Messe vom Himmel auf die
Erde niedersteigt und sich jedem von
uns in der Kommunion schenkt?
Indem wir uns so gut wie möglich
auf den Empfang des Herrn
vorbereiten und uns bemühen, mit
Inbrunst nach der Messe
dankzusagen. Bedenkt doch: In
diesen wenigen Minuten, in denen
Christus auf sakramentale Weise in
uns gegenwärtig ist, vollzieht sich die
innigste Vereinigung, die zwischen
Schöpfer und Geschöpf vorstellbar
ist. Und diese Vereinigung zieht sich
später durch den Tag dank des
Wirkens des Heiligen Geistes. Sind
Deine Kniebeugen ein Akt ergebener
Anbetung? Entspringen Deinem
Herzen Akte des Glaubens, der
Hoffnung und der Liebe? Bitten wir
Jesus wie Dimas, der gute Schächer,
er möge unser gedenken und wir
mögen ihn immer vor Augen haben.
Die Eucharistie ist ein Zeichen der



unendlichen Barmherzigkeit Gottes;
nicht nur weist er uns nicht ab, er
schenkt sich uns vielmehr als
Nahrung, er macht uns sich selbst
gleich. Das soll immer mehr unser
Leben werden.

„Wenn ihr kommuniziert habt und
Gott mit dem Herzen Dank sagen
wollt“, lehrte der heilige Josefmaria,
„dann denkt daran, daß ihr die
Heiligste Menschheit Christi – seinen
Leib, sein Blut, seine Seele – und
seine Gottheit empfangen habt; und
mit Christus die ganze Dreifaltigkeit,
denn der Vater, der Sohn und der
Heilige Geist sind untrennbar
miteinander verbunden. Betrachtet,
daß die Realpräsenz vergeht, wenn
sich die sakramentalen Gestalten
auflösen, daß aber Gott der Heilige
Geist in unserer Seele und in
unserem Leib – die sein Tempel sind
(vgl. 1 Kor 3, 16) – bleibt.



Ihr versteht es schon: Gott geht nicht
nur vorüber, sondern er bleibt in
uns. Um es irgendwie auszudrücken:
Er ist im Zentrum unserer Seele im
Stand der Gnade und verleiht
unserem Tun übernatürlichen Sinn,
solange wir uns nicht widersetzen
und ihn durch die Sünde
hinauswerfen. Gott ist in uns, in
jedem von uns, verborgen“.[12]

Diese Ratschläge unseres Vaters
können uns helfen, uns auf seinen
Festtag am 26. Juni vorzubereiten.
Bittet ihn um seine Fürsprache,
damit wir, jede und jeder von uns, in
unserem geistlichen Leben einen
entschlossenen Schritt nach vorn
tun. Dieses läßt sich darin
zusammenfassen, daß wir auf Erden
die Dreifaltigkeit kennen, lieben und
mit ihr Umgang haben, um uns
später in alle Ewigkeit an Gott zu
erfreuen.



Übrigens: Wie ihr wißt, werde ich, so
Gott will, am 14. Juni fünfundsiebzig
Jahre alt. Das schönste Geschenk, das
ihr mir machen könnt, ist, viel für
mich zu beten. Bittet Gott, er möge
mir verzeihen, daß ich ihm nicht in
jedem Augenblick die Liebe
geschenkt habe, die er erwartete. Er
möge mir weiterhin seine Gnade
geben, damit ich mit Gott Vater, Gott
Sohn und Gott Heiliger Geist und der
heiligen Maria, unserer Mutter,
immer inniger verbunden bin.

In der letzten Woche war die
Priesterweihe von achtunddreißig
Diakonen eine große Freude für
mich. Jetzt müssen wir sie noch
mehr unterstützen, damit sie
heiligmäßige Priester Jesu Christi
sind. Mir standen die drei ersten
Priester vor Augen. Ich habe sie
gebeten, wir alle mögen in
Nachahmung ihrer treuen Antwort
auch den Wunsch verspüren, mehr
aus unserer priesterlichen Seele



heraus zu leben; das heißt mehr
Umgang mit dem Meister, mehr
Sorge um die Seelen und eine
Beharrlichkeit, die durch nichts zu
erschüttern ist[13].

Bittet weiter für meine Anliegen; für
die Kirche und für den Papst, für die
Heiligkeit der Priester und aller
Gläubigen, für die Ausbreitung der
Kirche in aller Welt.

-------------------------------------------------

[1] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 315

[2] Lk 12, 49

[3] Meßbuch, Texte der hl. Messe

[4] Hl. Augustinus, Über die
Dreifaltigkeit, I, 8

[5] Ps 1, 3

[6] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus der mündlichen Predigt,
12.10.1972



[7] Benedikt XVI., Apost. Schreiben, 
Sacramentum caritatis, 22.2.2007, Nr.
7

[8] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 85

[9] Ebd., Nr. 86

[10] Benedikt XVI., Apost. Schreiben 
Sacramentum caritatis, 22.2.2007, Nr.
12

[11] Ebd., Nr. 13

[12] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus der mündlichen Predigt,
8.12.1971

[13] Vgl. Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr.
934

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-juni-2007/


ch/article/brief-des-pralaten-juni-2007/
(03.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-juni-2007/

	Brief des Prälaten (Juni 2007)

