opusdei.org

Brief des Pralaten
(Februar 2012)

"Liebe und Demut sind eng
miteinander verbunden, und
ihre reife Frucht ist die
Einheit." Bischof Echevarria
hebt in seinem Brief die
Bedeutung der Einheit
besonders hervor.

05.02.2012

Mit grofSer Freude kann ich Euch
mitteilen, dass mich der Heilige Vater
vor zwei Tagen, am 30. Januar, in
Audienz empfangen hat. Wie andere
Male auch begleitete mich bei diesem



Treffen Euer aller Gebet. Ich habe
vor dem Heiligen Vater den Wunsch
der Glaubigen und Mitarbeiter der
Pralatur zum Ausdruck gebracht,
Gott in ihrer christlichen Berufung
treu zu sein, und ihm einmal mehr
versichert, dass alle fiir ihn und
seine Anliegen beten. Der Papst war
wie immer sehr liebevoll; er dankte
fiir den Dienst, den das Werk der
Kirche leistet, und trug mir auf, den
Glaubigen und den apostolischen
Einrichtungen in der ganzen Welt
seinen Segen zu ubermitteln.

Kommen wir stets den Hinweisen
seines Lehramtes nach, wie es
unserem Wunsch, der heiligen
Mutter Kirche uneingeschrankt zu
dienen, entspricht. Verwirklichen
wir taglich das Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam durch unsere
Liebe zum Heiligen Vater und die
Mitarbeit bei der Vorbereitung des
Jahres des Glaubens, das er in
einigen Monaten ausrufen wird,



damit wir in dieser Tugend wachsen
und viele Menschen erreichen.

Letzte Woche ging mit dem Fest Pauli
Bekehrung die Woche fiir die Einheit
der Christen zu Ende. Danken wir
Gott fur die Fortschritte, die unter
der Fihrung des Heiligen Geistes
nach und nach in dieser Richtung
gemacht werden. Bitten wir ihn,
seine Gnade moge sich immer
wirksamer zeigen und die Herzen
aller bewegen, die den ehrenvollen
Namen Christen tragen, damit sich
der sehnsichtige Wunsch Jesu
erfullt, dem er beim Letzten
Abendmahl Ausdruck verlieh: Ut
omnes unum sint, sicut tu, Pater, in
me et ego in te[1], alle sollen eins
sein: Wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin.

Im Werk beten wir jeden Tag dieses
Gebet pro unitate apostolatus, wie es
der hl. Josefmaria schon in den
Anfangen des Opus Dei festgelegt



hat. Im Laufe der Jahre betonte er
immer wieder, wie wichtig diese
Bitte ist, und bat uns, um diese
Einheit im Apostolat ,,zu beten, damit
wir sie leben“. Unser Vater wiinschte
nichts brennender als dass das Gebet
um die Einheit aller, die an Christus
glauben — mehr noch, aller Menschen
— gestlitzt wiirde durch das
Bemthen, sie vor allem im eigenen
Leben Wirklichkeit werden zu
lassen.

Die ersten Christen, unsere Bruder
im Glauben, haben uns eine klare
Botschaft hinterlassen: Sie hielten an
der Lehre der Apostel fest und an der
Gemeinschaft, am Brechen des Brotes
und an den Gebeten.[2] Wir haben
diese Zusammenfassung der
Geschichte der Urgemeinde oft
betrachtet. Es ist ein Text, auf den
unser Vater haufig Bezug nahm, ja,
den er sogar in das Fries einer der
ersten Kapellen des Werkes
eingravieren lief$; und in der Kapelle



des Pensionato in Rom verfuhr er
ebenso, als er veranlasste, dass man
diese Worte an die Wand schrieb.
,Der Geist des Opus Dei ist der Geist
des Urchristentums“[3], sagte er
immer; und er rief uns auf, in jedem
Augenblick eine solche Kohdrenz im
Verhalten an den Tag zu legen, wie
jene, die den Weg der Kirche
eroffneten.

Als Papst Benedikt XVI. die
Merkmale kommentierte, ,,die die
christliche Urgemeinde von
Jerusalem als Ort der Einheit und der
Liebe definieren[4], betonte er, dass
der hl. Lukas sich nicht darauf
beschrankt, eine schon in der
Vergangenheit liegende Situation zu
beschreiben, sondern dass er ,sie
uns als Vorbild vor Augen stellt, als
Richtschnur fiir die gegenwaértige
Kirche, denn diese vier Merkmale
missen das Leben der Kirche stets
bestimmen®“[5]. Und in der Tat stellen
die Treue zur Lehre der Apostel, die



Einheit der Seelen und der Herzen,
die Feier der Eucharistie und das
beharrliche Gebet die Sdulen eines
wahrhaft christlichen Lebens dar,
die notig sind, damit die Kirche ihre
Sendung in der Welt in Fille
verwirklicht.

In diesem Kontext der Bitte um die
Einheit mochte ich mich konkret auf
die Ndchstenliebe beziehen, die jene
Frauen und Manner verband. Wie
Lukas ebenfalls berichtet, war die
Gemeinde der Gldaubigen ein Herz und
eine Seele[6].

Die Einheit der Christen ist eine Gabe
des Heiligen Geistes, um die wir
instdndig bitten mussen. Aber sie
muss sozusagen mit der caritas
gewurzt sein. Seien wir uiberzeugt,
dass wir nach den Worten des
Heiligen Vaters ,realistisch die
Einheit suchen konnen, wenn die
Verwandlung vor allem in uns selbst
geschieht und wir Gott handeln



lassen, wenn wir uns nach dem Bild
Christi verwandeln lassen, wenn wir
in das neue Leben in Christus
eintreten, das der wahre Sieg ist. Die
sichtbare Einheit aller Christen ist
immer ein Werk, das aus der Hohe,
von Gott kommt, ein Werk, das die
Demut erfordert, unsere
Schwachheit anzuerkennen und das
Geschenk anzunehmen. (...) Die
Einheit, die von Gott kommt,
erfordert also unseren taglichen
Einsatz, um uns fiireinander in der
Liebe zu 6ffnen.“[7]

Der hl. Augustinus sagte in einer
Predigt, dass ,der Stolz entzweit,
wahrend die Nachstenliebe Mutter
der Einheit ist“[8]. Sind wir uns
bewusst, dass jeder von uns einen
Risikofaktor der Auflosung darstellt,
da wir alle die Tendenz zur
ubertriebenen Wertschatzung unser
selbst haben, die der grofdte Feind
der Einheit ist. Derjenige, der
egoistisch an sich selbst denkt, der



sich von Uberheblichkeit
beherrschen lasst und nicht
versucht, die eigenen Fehler und
Schwachen zu uberwinden, wird
daher kein gutes Werkzeug sein
konnen. Die ungeheuchelte Liebe
jedoch, die der hl. Paulus
anmahnt[9], knlpft feste Bande
zwischen sehr unterschiedlichen
Menschen und lasst sie wie Briuder
leben, ohne die legitime
Verschiedenheit der Denkweisen und
des Handelns in zeitlichen Dingen
anzugreifen. Daher muss das
ehrliche Gebet fiir die Einheit der
Christen von konkreten Akten der
Demut und der Liebe begleitet sein.
,Diese Einheit zu schaffen und zu
erhalten - so erlauterte unser
Grunder - stellt eine schwierige
Aufgabe dar, die zu meistern Akte
der Demut, des Verzichts und des
Schweigens erfordert; es ist wichtig,
zuzuhoOren und Verstandnis zu
haben, sich ehrlich fiir den Nachsten
und sein Wohlergehen zu



interessieren und ihn immer, wenn
notig, zu entschuldigen; kurz, in Tat
und Wahrheit zu lieben.“[10]

Der Umgang eines Christen mit allen,
denen er auf seinem Weg begegnet,
beschrankt sich nicht auf blofse
Hoflichkeit oder gute Erziehung,
sondern er ist Ausdruck der Liebe —
mit GrofSbuchstaben —, die Gott selbst
in unsere Herzen ausgieft. Daher
erschopft sich die gelebte Néchs-
tenliebe nicht in vagen Gefiihlen,
auch wenn diese unser Handeln
durchaus mitbestimmen, da wir
keine reinen Geister, sondern
Manner und Frauen aus Fleisch und
Blut sind. Dennoch mitissen wir alle
unsere Gefiihle lautern, sonst birgt
das, was als uneigennttzige Liebe
begann, das Risiko in sich, am Ende
dem Egoismus, der Suche nach
personlichem Ruhm und
ubertriebener Befriedigung des
eigenen Ich Vorschub zu leisten.



In der Enzyklika Deus caritas est
weist Benedikt XVI. darauf hin, dass
»,Gefuhle kommen und gehen. Das
Gefiihl kann eine grofdartige
Initialzindung sein, aber das Ganze
der Liebe ist es nicht.“[11] Sie
missen mittels der
Selbstverleugnung einen Prozess der
Reinigungen und Reifungen
durchlaufen; nur so wird das Gefiihl
,Liebe im Vollsinn des Wortes“[12].

Das einzige Vorbild ist Jesus Christus.
Daher besteht die christliche
Nachstenliebe darin, so zu lieben,
wie er uns geliebt hat: bis zur
vollstidndigen Hingabe seines ganzen
Seins an den Vater, aus Liebe und zu
unserem Heil. Das hat er uns beim
Letzten Abendmahl als Testament
hinterlassen: Ein neues Gebot gebe ich
euch: Liebt einander! Wie ich euch
geliebt habe, so sollt auch ihr
einander lieben. Daran werden alle
erkennen, dass thr meine Jiinger seid:
wenn ihr einander liebt.[13] In den



ersten christlichen Gemeinden nahm
dieses neue Gebot Gestalt an, so dass
die Heiden erstaunt sagten: ,,Seht,
wie sie einander lieben!“[14]

Die echte christliche Nachstenliebe,
eine Teilhabe an der Liebe, die aus
dem Herzen des Mensch gewordenen
Wortes stromt, nahrt sich
zunehmend aus dem Opfer; sie sucht
nicht die Selbstbestiatigung, sondern
das Wohl der anderen; und sie
erweist sich als eine Aufgabe, die
man nie als beendet ansehen kann,
denn wir mussen lernen zu lieben,
indem wir auf das Beispiel Christi,
seiner heiligen Mutter Maria und der
Heiligen schauen, die Gott und den
Néachsten in hochstem MafSe geliebt
haben. Spiren wir die
Verantwortung, jeden Tag und viele
Male am Tag zu beginnen und neu zu
beginnen. Suchen wir Gelegenheiten,
den anderen kleine Dienste —
manchmal auch grofiere — zu
erweisen, die sie vielleicht gar nicht



bemerken, die aber dem Blick
unseres himmlischen Vaters nicht
entgehen. Denken wir daran, wie
eindringlich uns unser Grinder jene
Worte sagte: Discite benefacere[15],
lernt, Gutes zu tun, lernen wir, gut zu
Ende zu fiihren, was wir in Angriff
nehmen.

Wenn wir uns so verhalten, ,,wird
Nachstenliebe in dem von der Bibel,
von Jesus verkindigten Sinn
moglich. Sie besteht ja darin, dass ich
auch den Mitmenschen, den ich
zundchst gar nicht mag oder nicht
einmal kenne, von Gott her liebe. Das
ist nur moglich aus der inneren
Begegnung mit Gott heraus, die
Willensgemeinschaft geworden ist
und bis ins Gefiihl hineinreicht.
Dann lerne ich, diesen anderen nicht
mehr blof§ mit meinen Augen und
Geflihlen anzusehen, sondern aus
der Perspektive Jesu Christi
heraus.“[16]



Sicherlich erfordert dieses Verhalten
das Bemiihen —ich sage es bewusst
noch einmal —, unser Ich nicht in den
Mittelpunkt zu stellen und uns sogar
selbst zu vergessen. Liebe und
Demut sind eng miteinander
verbunden, und ihre reife Frucht ist
die Einheit. ,Wenn uns in ehrlicher
Selbsterkenntnis aufgeht, dass wir
nichts sind; wenn wir begreifen, dass
das armseligste Geschopf, hatten wir
die Hilfe Gottes nicht, besser wére als
wir; wenn wir uns zu allen
Irrtiimern und Verirrungen fahig
wissen; wenn wir trotz des
entschiedenen Kampfes gegen die
Untreue die Stinde in uns erfahren —
wie werden wir dann noch Boses von
den anderen denken konnen, wie
Fanatismus, Intoleranz oder
Uberheblichkeit in unserem Herzen
aufkommen lassen?

Die Demut ist es, die uns sacht und
wie selbstverstindlich die beste Art
des Umgangs mit unseren



Mitmenschen lehrt: jeden verstehen,
annehmen, entschuldigen; weder
Spaltungen herbeifiihren noch
Schranken aufrichten, sondern —
immer! — die Eintracht fordern.“[17]

Wie jede Tugend so muss auch die
Liebe geordnet sein. Darum wird sie
sich, ohne irgend jemanden zu
diskriminieren, in erster Linie auf
die richten, mit denen wir
normalerweise zusammen sind: auf
die eigene Familie, die Freunde, die
Berufskollegen, die Nachbarn, die
Bekannten ... Auf diese Weise tragen
wir dazu bei, dass die Einheit der
Kirche gefestigt wird, und, gestutzt
auf das Gebet, arbeiten wir daran
mit, dass sich die so ersehnte Einheit
aller Christen verwirklicht. Wie
behandeln wir die Menschen, die
Gott an unsere Seite gestellt hat? Wie
kiimmern wir uns taglich froh und
dienstbereit um jeden einzelnen?
Bemuhen wir uns, dass in der
Familie, im beruflichen Umfeld und



in unserem Freundeskreis der
Wohlgeruch Christi[18]zu splren ist,
der der ehrlichen Freundschaft und
einer von der Liebe zu Gott
gepragten menschlichen Zuneigung
entstromt?

,unser wichtigstes Apostolat als
Christen, das beste Glaubenszeugnis
gegenuber der Welt, besteht darin,
dass wir innerhalb der Kirche fir
eine Atmosphdre echter Liebe
sorgen. Wenn wir uns nicht wirklich
lieben und statt dessen
Anfeindungen, Verleumdungen und
Intrigen Raum geben, wie kann sich
dann jemand von solchen
angeblichen Verkiindern der frohen
Botschaft des Evangeliums
angezogen fihlen?“[19]

Gott bittet uns darum, eine Saat des
Verstdndnisses und der Vergebung in
den verschiedenen Sphdren der
Gesellschaft auszusaen. Dieser Ruf
ergeht an jeden Christen, das ist es,



was er von den Menschen erwartet.
Und diese Saat ist moglich, wenn uns
die Liebe Christi bewegt, die es
ermoglicht, die Unterschiede des
Charakters, der Erziehung, der
Kultur in der Einheit des mystischen
Leibes vereinbar zu machen, ohne
dass irgend etwas diese zerbrechen
konnte. ,Der Apostel verwirft nicht
die Vielfalt; jeder hat von Gott seine
eigene Gabe erhalten, der eine von
dieser, der andere von jener Art.
Aber diese Vielfalt soll dem Wohl der
Kirche dienen. Ich bitte jetzt den
Herrn — und wenn ihr wollt, konnt
ihr euch mit meinem Gebet
vereinigen —, Er moge nicht zulassen,
dass in seiner Kirche die Seelen
durch mangelnde Liebe vergiftet
werden. Die Liebe ist das Salz im
Apostolat der Christen. Wenn dieses
Salz schal wird, wie werden wir
dann vor der Welt laut sagen
konnen: Hier ist Christus?“[20]



In zwei Wochen, am 14. Februar,
feiern wir im Werk den Jahrestag der
Ausweitung der apostolischen Arbeit
auf die Frauen im Jahr 1930, und die
Grindung der Priestergesellschaft
vom Heiligen Kreuz, 1943. Unser
Vater sah in der Ubereinstimmung
des Datums in verschiedenen Jahren
ein Zeichen der gottlichen
Vorsehung, die die Einheit des Opus
Dei noch unterstreichen wollte.
Danken wir fiir dieses Geschenk
Gottes, das jeder von uns fordern
und schiitzen muss, zuerst im
eigenen Leben und dann auch in
seiner Umgebung.

Beten wir fiir alle Hirten der Kirche,
damit wir mit Petrus, dem sichtbaren
Haupt des mystischen Leibes, durch
Maria zu Jesus gehen. Bitten wir
beharrlich und ausdauernd den
Heiligen Geist um die volle
Eingliederung der Christen und der
ganzen Menschheit in die Einheit der
katholischen Kirche, damit sich die



Worte Christi erfiillen: Ich habe noch
andere Schafe, die nicht aus diesem
Stall sind; auch sie muss ich fiihren,
und sie werden auf meine Stimme
horen; dann wird es nur eine Herde
geben und einen Hirten.[21]

Ich mochte den Brief nicht beenden,
ohne ausdrucklich an unseren lieben
Don Alvaro zu erinnern, der am 19.
Februar seinen Namenstag feierte.
Von seiner Antwort auf Gottes Anruf
konnen wir neben vielen anderen
Dingen lernen, diese tibernatiirliche
Familie, zu der uns Gott — die Kirche,
das Werk - gerufen hat, feinfiihlig zu
hiiten und uns in diesem Einsatz
gerne zu verausgaben wie es der
erste Nachfolger des hl. Josefmaria
an der Spitze des Opus Dei getan hat.

Und wie immer fiige ich hinzu: Tragt
meine Anliegen mit; konkret bitte ich
Euch um Gebet fiir meine Sohne,
Assoziierte der Pralatur, die ich am



18. Februar zu Diakonen weihen
werde.

[1] Joh 17, 21
[2] Apg 2, 42

[3] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus der Verkiindigung, 23.4.1963

[4] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 19.1.2011

[5] Ebd.
[6] Apg 4, 32

[7] Benedikt XVI., Ansprache beim
Angelus, 22.1.2012

[8] HI. Augustinus, Predigt 46, 18 (PL
38, 280)

[9] Vgl. 2 Kor 6, 6

[10] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus der Verkiindigung im Jahr 1972



[11] Benedikt XVI., Enzyklika Deus
caritas est, 25.12.2005, Nr. 17

[12] Ebd. [13] Joh 13, 34-35

[14] Tertullian, Apologéticum 39, 7
(CCL 1, 151)

[15] Jes 1,17

[16] Benedikt XVI., Enzyklika Deus
caritas est, 25.12.2005, Nr. 18

[17] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 233

[18] 2 Kor 2, 15

[19] HI. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 226

[20] Ebd., Nr. 234

[21] Joh10, 16




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/brief-des-pralaten-
februar-2012/(27.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-februar-2012/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-februar-2012/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-februar-2012/

	Brief des Prälaten (Februar 2012)

