
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Dezember 2013)

Nach Abschluss des Jahrs des
Glaubens, stellt Bischof
Echevarria Überlegungen an,
auf welche Weise die
vergangenen Monate eine tiefe
Spur in unserem Glaubensleben
hinterlassen können.

05.12.2013

Der Heilige Vater hat das Jahr des
Glaubens abgeschlossen, in dem wir
mit Gottes Hilfe versucht haben,
diese theologische Tugend in uns zu
vermehren, die die Wurzel des



christlichen Lebens bildet. Wir
haben Gott inständig gebeten: 
Adáuge nobis fidem![1] – Stärke
unseren Glauben, und mit ihm die
Hoffnung, die Liebe und die
Frömmigkeit. Nun, da diese Monate
der Gnade vorbei sind, werden wir
uns mit dem Schwung des Ansporns,
den wir bekommen haben, bemühen,
weiterhin Tag für Tag auf diesem
Weg voranzuschreiten, der uns zum
Himmel führt. Nehmen wir unsere
Zuflucht zur Muttergottes, der
Meisterin des Glaubens und des
vertrauten Umgangs mit Gott, damit
er unseren Wünschen, seinem Sohn
und der Kirche treu zu sein,
Wirksamkeit verleiht.

Die Schreiben des kirchlichen
Lehramtes, zuletzt auch die
Enzyklika Lumen fídei, haben zwei
wesentliche Merkmale herausgestellt
die am Ursprung des Glaubens
stehen, so wie ihn uns das Neue
Testament beschreibt. Wenn auf der



einen Seite der hl. Paulus sagt, dass 
fides ex audítu[2], der Glaube in der
Botschaft, die Botschaft im Wort
Christi gründet, die in der Kirche
gelesen und angenommen wird, so
belehrt uns auf der anderen Seite der
hl. Johannes, dass Christus, der
Mensch gewordene Sohn Gottes, das
wahre Licht, das jeden Menschen
erleuchtet, der in die Welt kommt[3],
ist und ihm die Fähigkeit gibt, die in
Gott verborgenen Geheimnisse zu
erkennen. Darum ist es „dringend,
die Art von Licht wiederzugewinnen,
die dem Glauben eigen ist, denn
wenn seine Flamme erlischt,
verlieren am Ende auch alle anderen
Leuchten ihre Kraft“[4]. Danken wir
Gott von ganzem Herzen, meine
Töchter und Söhne, für dieses Licht,
das der Heilige Geist beständig in uns
entzündet, indem er sich des
Lehramtes der Kirche und des
Lebens der Heiligen bedient; nehmen
wir es voll Eifer an und machen wir



den göttlichen Beistand zum Führer
unseres täglichen Lebens.

Mitte des letzten Monats fand in Rom
ein Kongress über das theologische
Denken des hl. Josefmaria statt, wo
die Verkündigung und das Zeugnis
der Heiligen untersucht wurde in
Bezug auf ihren Beitrag zu einer
vertieften Erkenntnis des Glaubens
und damit auch zu einer vertieften
wissenschaftlichen Auslegung der
Glaubenslehre. Dieser Kongress war
eine weitere Gelegenheit, um in
theologischen Kreisen die
einzigartigen Nuancen der Botschaft
zu verbreiten, die unser Vater am 2.
Oktober 1928 von Gott mit dem
Auftrag empfing, sie den Christen
weiterzugeben, besonders denen, die
mitten im familiären, beruflichen
und gesellschaftlichen Leben stehen.

In den letzten Monaten habe ich
mich auf die Wahrheiten bezogen,
die in den Artikeln des Credo stehen.



Nun möchte ich Euch und mir selbst
helfen, Konsequenzen daraus zu
ziehen, damit in den folgenden
Monaten unser Leben mit dieser
Tugend durchwirkt wird. Das heißt,
ich möchte mich mit der Frage
beschäftigen, wie der Glaube sich ins
tägliche Verhalten übersetzen muss,
damit er wirklich unseren Verstand
erleuchtet, unseren Willen stärkt und
unser Herz entbrennen lässt, damit
wir die Kenntnis und die Liebe
Gottes in unser Leben und das aller
Menschen bringen.

Der Ausgangspunkt besteht darin,
dass wir das unerschütterliche
Vertrauen haben, in der Kirche die
Fülle der Heiligungsmittel zu
besitzen, die uns Christus
hinterlassen hat. Unter anderem ist
da der Sakramentenempfang zu
nennen, die Befolgung der Gebote
Gottes und der Kirche, und das
Gebet, wie wir es in der Enzyklika 
Lumen fídei zusammengefasst finden.



Die Sakramente sind Handlungen
Christi, mit denen seine Heiligste
Menschheit, die im Himmel
verherrlicht ist, in unmittelbaren
und direkten Kontakt mit den Seelen
tritt, um sie zu heiligen. Außerdem
folgt der Heilige Geist auch anderen
uns nicht bekannten Wegen, um auf
ihnen die Menschen an sich zu
ziehen. Und doch, bemerkt der Papst,
„hat unsere Kultur die
Wahrnehmung dieser konkreten
Gegenwart Gottes, seines Handelns
in der Welt, verloren. Wir meinen,
Gott befinde sich nur jenseits, auf
einer anderen Ebene der
Wirklichkeit, getrennt von unseren
konkreten Beziehungen. Wenn es
aber so wäre, wenn Gott unfähig
wäre, in der Welt zu handeln, wäre
seine Liebe nicht wirklich mächtig,
nicht wirklich real.“[5]

Kommen wir noch einmal auf die
Lehre des hl. Josefmaria zurück, die
sich ihm schon in jungen Jahren



einprägte, so dass er schrieb: „Man
muss sich klar machen, dass Gott
dauernd bei uns ist. – Wir leben, als
ob der Herr fern wäre, dort, wo die
Sterne leuchten, und wir bedenken
nicht, dass er auch immer an unserer
Seite ist.

Er ist da wie ein liebender Vater.
Jeden einzelnen von uns liebt er
mehr, als alle Mütter der Welt ihre
Kinder lieben können. Er ist da,
helfend, leitend, segnend … und
verzeihend. (…)Wir müssen uns ganz
davon durchtränken und erfüllen
lassen, dass der Herr unser Vater ist,
Vater durch und durch, der an
unserer Seite ist und im Himmel.“[6]

Das wird vor allem beim Empfang
der sakramentalen Absolution und
der Eucharistie wahr. Wenn man
von dieser Glaubensüberzeugung
getragen ist, welche Gewissheit der
Vergebung und der Nähe unseres
Herrn Jesus Christus gewinnt man,



welcher Friede ergießt sich in die
Seele, und wie wächst unsere
Fähigkeit, diese Gelassenheit in
unsere Umgebung hineinzutragen!
Daher werde ich nie müde, darauf zu
bestehen, dass wir jedes Mal diese
Sakramente mit der vollen
Gewissheit empfangen sollten, dass
der Heilige Geist uns durch Christus
zur Liebe des Vaters zieht.

Wenden wir diese Überlegungen auf
die Schlachten des persönlichen
inneren Kampfes an. Wir können
heilig sein trotz unserer Fehler und
Stürze, weil Gott uns als seine Kinder
in Jesus Christus ins Innerste seines
Lebens Gottes ruft und uns alle
nötigen Heilmittel zur Verfügung
stellt. Mit der Gnade der Sakramente
und im Gebet wird es möglich, die
Gebote des göttlichen Gesetzes zu
erfüllen und den Verpflichtungen des
eigenen Standes treu zu bleiben.
„Der Dekalog ist nicht eine
Sammlung von negativen



Vorschriften, sondern von konkreten
Weisungen, um aus der Wüste des
selbstbezogenen, in sich
verschlossenen Ich
herauszukommen und in Dialog mit
Gott treten zu können, während man
sich von seiner Barmherzigkeit
umfangen lässt, um selber
Barmherzigkeit zu bringen.“[7]

Bitten wir Gott, er möge uns einen
starken Glauben schenken, der all
unser Handeln belebt. Sicher
glauben wir an das Wort Gottes, wir
staunen, wenn wir das Evangelium
lesen und betrachten, aber vielleicht
dringt es noch nicht tief genug in
unsere Seele ein, bis zu dem Punkt,
dass es jede und alle unsere
Handlungen umformt. Und wenn
dann die Schwierigkeiten kommen,
die Trockenheit, der Widerstand der
Umgebung, werden wir mutlos. Ist es
nicht so, dass unser Glaube oft
schläfrig ist? Müssten wir nicht mehr
mit dem Wirken des Trösters



rechnen, der in der Seele im Stand
der Gnade wohnt? Passiert es uns
nicht, dass wir manchmal zu sehr auf
unsere eigenen Kräfte vertrauen?
Betrachten wir die Verwandlung der
Apostel an Pfingsten und passen wir
uns dieser Führung Gottes an, der
sich auch uns über die christlichen
Frömmigkeitsübungen mitteilt, die
die Kirche immer empfohlen hat: das
persönliche Gebet, die Stoßgebete
und die mündlichen Gebete, vor
allem der Rosenkranz, die
Aufopferung kleiner Abtötungen, die
gute Gewissenserforschung, die in
der Gegenwart Gottes gut beendete
Arbeit.

„Das innere Leben“, lehrte unser
Vater, „ist keine Gefühlssache. Wenn
wir klar erkennen, dass es sich lohnt,
einen Tag um den anderen, einen
Monat um den anderen und ein Jahr
ums andere und das ganze Leben
uns zu bemühen, weil uns danach
die Liebe im Himmel erwartet, wie



viel Licht wird uns geschenkt
werden! Das alles muss man in Ruhe
auf sich wirken lassen, meine
Kinder. Wir müssen in unserer Seele
so etwas wie einen ruhigen Stausee
schaffen, in dem wir alle diese
Gnaden Gottes ansammeln: die
Klarheit, das Licht, die Süße der
Hingabe. Und wenn dann die
Dunkelheit kommt, die Nacht, die
Bitterkeit, dann heißt es, sich in diese
reinen Wasser der Gnade Gottes
stürzen. Auch wenn ich in diesem
Moment blind bin, sehe ich; auch
wenn ich trocken bin, weiß ich mich
von den Wassern, die aus der Seite
Christi bis ins ewige Leben fließen,
benetzt. Und dann, meine Kinder,
werden wir im Kampf beharrlich
sein.“[8]

Auf diese Art und Weise sind wir in
der Lage, anderen zu helfen, damit
auch sie entschlossen auf den Wegen
des Glaubens gehen. In der Tat, „der
Glaube blickt nicht nur auf Jesus,



sondern er blickt vom Gesichtspunkt
Jesu aus, sieht mit seinen Augen: Er
ist eine Teilhabe an seiner
Sichtweise“[9]. Und Jesus hatte
Augen für jeden einzelnen Menschen
wie auch für die Menge als ganzes.
Für jeden und alle kam er auf unsere
Erde herab, für alle und jeden führt
er sein Heilswerk fort. Unsere
Aufgabe konkretisiert sich also darin,
dass wir alle Menschen, die wir auf
den Straßen unseres Lebens treffen,
in Kontakt mit Jesus bringen
angefangen von den Nächsten.
Genauso taten es die ersten Christen,
die die Bekehrung der heidnischen
Welt bewirkten.

In einer sehr frühen Betrachtung
schaute der hl. Josefmaria auf das
Beispiel jener ersten Geschwister im
Glauben: „Menschen ohne Bildung,
die um ihr mögliches Martyrium und
ihren gewaltsamen Tod wissen und
dennoch ihre Aufgabe als Mitarbeiter
Christi zum Heil der Welt annehmen.



Sie ziehen aus, um das Heidentum zu
stürzen und die Erde mit
christlichem Blut zu tränken. Schon
bald begleitet sie in der
Verkündigung und im Leiden, das
den verkündeten Glauben besiegelt,
der einstige Verfolger, Saulus, der
gegen den Stachel ausschlug (vgl.
Apg 9, 5). So gehen sie alle hin, um
mit ihrer Reinheit die schmutzige,
grünliche Pfütze der heidnischen
Welt zu säubern und mit den kleinen
Tugenden, die sie üben – der Scham,
dem Anstand, der Zurückhaltung –
das Genussstreben jener Gesellschaft
zu bekämpfen (…). Sie sind bis ins
Herz der antiken Welt gelangt, man
findet sie selbst in Rom. Was konnten
sie dort wohl ausrichten? Die
Antwort gibt uns die Geschichte: der
Thron der Herrscher stürzt in sich
zusammen und heute, nach
zweitausend Jahren, ist Petrus
immer noch der Bischof von
Rom.“[10]



Auch heute noch müssen wir
angesichts der Herausforderungen
der Neuevangelisierung diese
Hoffnung aufrecht erhalten. Non est
abbreviáta manus Dómini[11], die
Hand des Herrn ist nicht zu kurz um
zu helfen. Aber es braucht Männer
und Frauen des Glaubens, damit sich
die Wunder der Schrift wiederholen.
Vor wenigen Tagen hat der Papst das
Apostolische Schreiben Evangélii
gáudium veröffentlicht, das sich an
die Ergebnisse der letzten
Ordentlichen Bischofssynode
anschließt, deren Thema gerade die
Neuevangelisierung war. Lest diesen
Text, der uns zweifellos neues Licht
geben wird, um dieser großen
Aufgabe besser nachzukommen.

Ich möchte nicht den Gedenktag
übergehen, den wir am 12.
Dezember feiern, das Fest Unsere
Liebe Frau von Guadalupe. Es ist ein
weiterer Jahrestag der göttlichen
Eingebung, die der hl. Josefmaria im



Jahr 1931 in der Tiefe seiner Seele
hörte. Es war in Augenblicken großer
Schwierigkeiten, die das Werk
durchmachte, als er die Worte der
Heiligen Schrift vernahm: Inter
médium móntium pertransíbunt
aquae[12], die Wasser der Gnade
fließen zwischen den Bergen dahin
und werden jedes Hindernis
überwinden, alles, was sich dem
Reich Gottes im persönlichen
Fortschritt und im Leben der Kirche
und der Menschheit entgegenstellt.
Denn das ist der Sieg, der die Welt
besiegt hat: unser Glaube[13]. Tragen
wir auf diese Weise dazu bei, das Ziel
unseres Vaters zu verwirklichen, das
wir von den ersten Momenten der
Gründung des Opus Dei an in seinen
mündlichen und schriftlichen
Äußerungen finden: regnáre
Christum vólumus, wir wollen, dass
Christus herrscht.

Heute beginnt die Zeit des Advent,
Wochen der Vorbereitung auf die



Geburt des Herrn. Diese Tage können
uns dazu dienen, einmal mehr die
Güte und Barmherzigkeit unseres
Vaters Gott zu bewundern, der
seinen Sohn in die Welt sendet, und
unseren Wunsch zu erneuern, allzeit
offen zu sein für das Licht und die
Worte Gottes, vor allem bei der
Lesung und Betrachtung der Heiligen
Schrift.

Der Zutritt zu diesen Festen ist
gleichsam das Hochfest der
Unbefleckten Empfängnis Mariens,
Meisterin des Glaubens, unsere
Hoffnung und wunderbares Beispiel,
wie man Gott und den Nächsten um
Gottes willen lieben kann – Herz,
Verstand und Sinne voll eingesenkt
in den Herrn. Bereiten wir dieses
Fest, das schon so nahe ist, ganz
besonders gut vor, und wenden wir
uns mit der Liebe von Kindern an
unsere himmlische Mutter.



Geben wir in diesem Gebet den
Bitten für die Kirche und den Papst,
für seine Mitarbeiter, für meine
Anliegen, für alle geistlichen und
materiellen Bedürfnisse aller Frauen
und Männer unserer Zeit mehr
Raum. Die materiellen und
geistlichen Schwierigkeiten, die so
viele Menschen in der ganzen Welt
bedrücken und bisweilen echte
Tragödien darstellen, dürfen uns
nicht gleichgültig sein.

Im Laufe des Monats stehen noch
mehrere Jahrestage des Werkes an,
unter anderem die Errichtung des
Römischen Kollegs der Heiligen
Maria im Jahr 1953. Danken wir Gott
für alle geschichtlich bedeutsamen
Ereignisse des Werkes.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

--------------

[1] Lk 17, 5



[2] Röm 10, 17

[3] Joh 1, 9

[4] Papst Franziskus, Enz. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 4

[5] Papst Franziskus, Enz. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 17

[6] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 267

[7] Papst Franziskus, Enz. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 46

[8] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 17.2.1974

[9] Papst Franziskus, Enz. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 18

[10] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 26.7.1937

[11] Jes 59, 1

[12] Ps 104, 10

[13] 1 Joh 5, 4



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-
dezember-2013/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2013/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2013/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2013/

	Brief des Prälaten (Dezember 2013)

