opusdei.org

Brief des Pralaten
(Dezember 2012)

Bischof Javier Echevarria fahrt
fort, das Glaubensbekenntnis
zu betrachten. In diesem Brief
kommentiert er die Worte "...
und an den einen Herrn Jesus
Christus, Gottes eingeborenen
Sohn, aus dem Vater geboren
vor aller Zeit...".

05.12.2012

Am Vorabend meiner Reise ins

Furstentum Andorra habe ich diesen
Brief fertiggestellt, damit er Euch am
1. Dezember zugesandt wird. Ich bin



hierher gekommen, um an der Feier
des 75. Jahrestages der Ankunft des
hl. Josefmaria teilzunehmen. Er kam
in dieses Land, nachdem er der
traurigen Religionsverfolgung
wahrend des spanischen
Burgerkriegs unter dem
offensichtlichen Schutz Gottes
entflohen war. Am Morgen des 2.
Dezember 1937 erreichte er als erste
Ortschaft auf andorranischem Boden
Sant Julia de Loria; mit seinen
Begleitern betete er in der Dorfkirche
vor dem Allerheiligsten (wegen der
damals geltenden Regel der
eucharistischen Nuichternheit von
Mitternacht an konnte er nicht die
Messe feiern). Erst am folgenden Tag,
dem 3. Dezember, feierte er das
Messopfer, bekleidet mit den
priesterlichen Gewandern, die er
monatelang nicht hatte tragen
konnen. Diese erste Messe in
Andorra fand in der Kirche von Les
Escaldes statt, einem Dorf in der



Néhe der Hauptstadt, wo sie eine
Unterkunft gefunden hatten.

Ich mochte den Brief mit diesen
Erinnerungen einleiten, damit wir
Gott Dank sagen dass er den hl.
Josefmaria auf die Fursprache
Mariens hin in jenen Monaten dank
einer besonderen Vorsehung
beschiitzt hat. Folgen wir dem
Beispiel der Treue unseres Grinders,
und uberlassen wir uns immer voll
Vertrauen den Hinden Gottes, vor
allem, wenn die Umstidnde es uns
schwer machen. Denken wir auch an
die Lektion, die uns jene Ersten
hinterlassen haben, die in den 30er
Jahren zum Werk gekommen waren,
als es durch ihren Glauben an Gott
und ihr Vertrauen auf den Vater
schon seine ,ersten Schritte tat“, als
es ,,nichts mehr“ als den Glauben
unseres Vaters gab. MOogen auch wir
alle treue Werkzeuge sein.



Im vergangenen Monat habe ich
Euch eingeladen, den ersten Artikel
des Credo zu betrachten, auf dem
unser ganzer Glaube aufbaut: ,,Wir
glauben an einen einzigen Gott,
Vater, Sohn und Heiliger Geist,
Schopfer der sichtbaren Dinge — wie
es diese Welt ist, in der wir unser
kurzes Leben verbringen — und der
unsichtbaren Dinge — wie es die
reinen Geister sind, die wir auch
Engel nennen —, und der auch der
Schopfer der geistigen und
unsterblichen Seele in jedem
Menschen ist.“1 So begann Paul VI.
das Credo des Volkes Gottes im Jahr
1968, in dem das Jahr des Glaubens
zu Ende ging, das er ausgerufen
hatte, um den 1.900sten Jahrestag
des Martyriums der Apostel Petrus
und Paulus zu begehen.

Im Bewusstsein des
unausschopflichen Reichtums der
Offenbarung und bestandig begleitet
vom gottlichen Troster, ist die Kirche



mit Hilfe der Vernunft immer tiefer
in das Geheimnis der Dreifaltigkeit
eingedrungen. Dank der
Anstrengungen vieler Generationen
heiliger Kirchenvater und
Kirchenlehrer hat sie dieses grofe
Geheimnis unseres Glaubens zu
erhellen gewusst, das uns taglich, wie
unser Vater sagte, ,,in Erstaunen
versetzt“ und unseren Wunsch
entfacht, mit jeder der drei gottlichen
Person Umgang zu haben.

,Gott ist einer, aber nicht gleichsam
fir sich allein“2, so heifdt es in einem
sehr alten Glaubensbekenntnis. Der
Katechismus der Katholischen Kirche
erlautert diesen Satz und sagt, dass
»vater®, ,Sohn“ und ,Heiliger Geist“
nicht einfach Namen sind, welche
Seinsweisen des gottlichen Wesens
beschreiben, da sie real voneinander
verschieden sind. ,Der Vater ist nicht
derselbe wie der Sohn, noch ist der
Sohn derselbe wie der Vater, noch ist
der Heilige Geist derselbe wie der



Vater oder der Sohn.“3 In Marseille
sah unser Grunder einmal auf einem
Steinrelief eine Zeichnung, die sich
auf die Dreifaltigkeit bezog und die
ihm so gut gefiel, dass er sie in der
Krypta der Pralaturkirche
nachbilden lief3.

Nun mochte ich mich dem zweiten
Artikel des Credo zuwenden. Ich
glaube an den einen Herrn Jesus
Christus, Gottes eingeborenen Sohn,
aus dem Vater geboren vor aller Zeit:
Gott von Gott, Licht vom Licht,
wahrer Gott vom wahren Gott,
gezeugt, nicht geschaffen, eines
Wesens mit dem Vater; durch ihn ist
alles geschaffen.4

In Gott gibt es nur eine ganz und gar
geistige Zeugung. Daher ,wagen wir
in Analogie mit dem
Erkenntnisprozess des menschlichen
Verstandes, durch den der Mensch
sich selbst erkennt, indem er ein Bild
seiner selbst, einen Gedanken, einen



,Begriff’, Logos (...) hervorbringt, der
vom lateinischen verbum her haufig
inneres Wort genannt wird, an die
Zeugung des Sohnes oder ewigen
,Begriffes’ und inneren Wortes Gottes
zu denken. Gott erkennt sich selbst
und zeugt den Logos-Sohn, der Gott
ist wie der Vater. In dieser Zeugung
ist Gott zugleich Vater, als der, der
zeugt, und Sohn, als der, der gezeugt
wird, in der hochsten Identitat der
Gottheit, die eine Vielheit von
,Gottern’ ausschliefst. Das Wort ist
der Sohn, der gleichen Wesens mit
dem Vater und mit ihm der einzige
Gott der Offenbarung des Alten und
des Neuen Testaments ist“.5 Auf die
Person des Heiligen Geistes, der mit
dem Vater und dem Sohn ein
einziger Gott ist, mochte ich jetzt
nicht eingehen.

Sicher ist es unmaoglich, die
Dunkelheit zu tiberwinden, der
unser Verstand unterworfen ist,
wenn er an Jenen denkt, der in



unzugdnglichem Licht wohnt 6.
Weder der Verstand der Menschen,
noch der der Engel, noch der
irgendeines anderen Geschopfes ist
fahig, die unauslotbare gottliche
Wesenheit zu verstehen: Wenn du es
verstehst, ist es nicht Gott, sagt ein
bekannter Aphorismus. Und doch
sehnt sich unsere von Gott und fir
Gott geschaffene Seele danach, ihren
Schopfer und Vater besser zu
erkennen, um ihn mehr zu lieben
und zu verherrlichen; sie mochte die
Dreifaltigkeit sehen und sich ihrer
ewigen Gegenwart erfreuen. In
diesem Zusammenhang ermutigt
Benedikt XVI. die Glaubigen, sich
niemals mit der Kenntnis Gottes
zufrieden zu geben, die sie bereits
erreicht haben. Vor kurzem sagte er
in einer Audienz: ,Gerade die echten
Freuden sind in der Lage, in uns jene
gesunde Unruhe zu wecken, die uns
anspruchsvoller macht — ein hoheres,
tiefergehendes Wohl zu wollen — und
uns gleichzeitig immer deutlicher



spuren lasst, dass nichts Endliches
unser Herz erfilllen kann. So lernen
wir, wehrlos jenes Wohl
anzustreben, das wir nicht aus
eigener Kraft konstruieren oder uns
verschaffen konnen, uns nicht
entmutigen zu lassen von der
Anstrengung oder den Hindernissen,
die aus unserer Stinde kommen.“7

Irendus von Lyon, einer der ersten
Kirchenvater, der intensiv tiber das
Geheimnis des schopferischen
Wirkens der Dreifaltigkeit
nachdachte, um es tiefer zu
begreifen, erklarte, dass ,nur einer
Gott ist ... er ist der Vater, er ist Gott,
er der Schopfer, der Urheber, der
Bildner, der durch sich selbst, das
heifst durch sein Wort und seine
Weisheit, durch den Sohn und den
Geist, alles gemacht hat“8. Dann
greift er zu einem Bild, einer
Metapher — denn nattrlich gibt es
keinerlei Ungleichheit zwischen den
gottlichen Personen —, um



auszudrucken, dass bei der
Schopfung der Sohn und der Geist
gleichsam die ,,Hdnde“ des Vaters
sind. So zitiert es der Katechismus
der Katholischen Kirche und schlief3t:
,Die Schopfung ist das gemeinsame
Werk der heiligsten Dreifaltigkeit.“9

Innerhalb dieser unzertrennlichen
Einheit des Wirkens wird das Werk
der Schopfung jeder gottlichen
Person gemafs ihrer jeweiligen
Eigenheit zugeschrieben. Und so
heifst es, dass es dem Vater zukommt
als dem letzten Seinsprinzip, dem
Sohn als hochstem Vorbild und dem
Heiligen Geist als Liebe, die dazu
drangt, die Geschopfe mit Giitern zu
beschenken.

Meine Tochter und Sohne,
betrachten wir anbetend diese
wundervollen Wahrheiten. Und noch
einmal rate ich euch wie der hl.
Josefmaria, Gott darum zu bitten, er
moge in uns den Wunsch entfachen,



mit jeder der gottlichen Personen in
ihrer Verschiedenheit umzugehen.
Im Anfang war das Wort, und das
Wort war bei Gott, und das Wort war
Gott. (...) Alles ist durch das Wort
geworden, und ohne das Wort wurde
nichts, was geworden ist.10 In Gott,
dem Sohn, mit dem Vater und dem
Heiligen Geist, in der Allmacht, der
Weisheit und der Liebe des einzigen
Gottes liegt der Ursprung und das
letzte Ziel aller geistigen und
materiellen Geschopfe, besonders
das der Menschen. Die Glite Gottes ist
so grof3, dass er unsere Stammeltern
nach seinem Bild und ihm dhnlich11
erschaffen wollte. In ihnen und in
ihren Nachkommen pragte er eine
tiefe Spur ein, eine Teilhabe an der
ungeschaffenen Weisheit, die das
Wort ist, und senkte in ihre Seele den
Verstand und den freien Willen. Aber
es gibt viele Menschen, die das nicht
wissen oder nicht wissen wollen
oder es gleichsam beiseite schieben,
um den Menschen in den



Mittelpunkt zu ricken. Wie
schmerzte unseren Vater diese
armselige Sicht einiger Leute! Bei
einem Familientreffen zum
Jahresbeginn 1973 sprach er dartiber
und machte gleichsam sein
personliches Gebet mit lauter
Stimme. ,,Es gibt Leute, die von einer
anthropozentrischen Kirche reden
statt von einer theozentrischen.
Diese Vorstellung ist absurd. Alles ist
von Gott und fur Gott geschaffen:
Alles ist durch das Wort geworden,
und ohne das Wort wurde nichts,
was geworden ist (Joh 1, 3). Es ist ein
furchtbarer Irrtum, den Menschen
zum Mafs aller Dinge zu machen. Es
lohnt sich nicht, ausschliefslich fir
die Menschen zu arbeiten. Natirlich
missen wir fiir die Menschen
arbeiten, aber aus Liebe zu Gott.
Sonst tut man nichts wirklich
Nitzliches und man kann auch nicht
beharrlich sein.“12



Gott erwartet von uns Christen, dass
wir ihm erneut seinen Platz an der
Spitze aller menschlichen Tatigkeiten
geben — mit Gebet, mit Opfer, mit der
geheiligten beruflichen Arbeit; dass
wir ihn in den Herzen herrschen
lassen; dass wir die Gesellschaft und
ihre Institutionen mit seiner Lehre
befruchten. Mit dem hl. Josefmaria
sage ich Euch noch einmal: ,,Zu
einem Teil hdngt es von uns ab, dass
viele Seelen nicht in der Finsternis
bleiben, sondern auf Wegen zum
ewigen Leben gehen.“13 Sind wir mit
dem Herzen dabei, wenn wir die
Anrufung der Preces Ad Trinitatem
Beatissimam beten? Sagen wir der
Dreifaltigkeit Dank fir ihre
unendliche Vollkommenheit? Lieben
wir dieses zentrale Geheimnis des
Glaubens und daher auch unseres
Lebens?

Morgen beginnt der Advent, die
liturgische Zeit, die uns auf die
Geburt Christi vorbereitet. Die erste



Woche stellt uns die Ereignisse vor
Augen, die am Ende der Zeiten
stattfinden werden, wenn Christus in
seiner Herrlichkeit kommt, um die
Menschen zu richten und sein Reich
in Besitz zu nehmen. Wacht und betet
allezeit, damit ihr (...) vor den
Menschensohn hintreten konnt.14
Und an anderer Stelle lesen wir:
Himmel und Erde werden vergehen,
aber meine Worte werden nicht
vergehen.15 , Tatsdchlich wissen wir,
dass in der Bibel das Wort Gottes am
Anfang der Schopfung steht:
angefangen bei den kosmischen
Elementen — Sonne, Mond, Himmel -
gehorchen alle Geschopfe dem Wort
Gottes, sie existieren, insofern sie
durch es »gerufen« worden sind.
Diese schopferische Kraft des
gottlichen Wortes hat sich in Jesus
Christus konzentriert, dem
menschgewordenen Wort, und
vermittelt sich auch durch seine
menschlichen Worte, die der wahre
»Himmel« sind, der dem Denken und



Weg des Menschen auf Erden
Orientierung verleiht.“16 Betrachten
wir daher haufig die Worte Christi,
die uns das Evangelium und
uberhaupt das ganze Neue
Testament tiberliefert. Und
versuchen wir, aus diesen
Uberlegungen neues Licht zu
gewinnen, das unser tagliches Leben
erhellen kann. Ich schlage Euch vor,
gleich unserem Vater aus jeder Zeit
des Gebetes ein Gesprach zu machen,
Euch darum zu bemiihen, denn der
Herr sieht uns, er hort uns, er ist bei
uns, seinen Tochtern und Sohnen.

Vergessen wir nicht, dass die Kirche
vom 17. Dezember an die
sogenannten O-Antiphonen
anstimmt, mit denen sie sich auf die
kurz bevorstehende Geburt des
Herrn vorbereitet. Die erste lautet so:
Du Weisheit aus dem Mund des
Hochsten, die Anfang und Ende
umfasst und alles mit Kraft und Milde
durchwaltet. Komm, zeig uns den Weg



der Einsicht!17 Es ist eine drangende
Anrufung an das menschgewordene
Wort, dessen Geburt aus der
Jungfrau Maria wir bald feiern
werden. Denn ,,in Betlehem wird die
Weisheit Gottes geboren (...) das
heifst die Weisheit in einem
gottlichen Plan, der lange verborgen
war und den Gott selbst in der
Heilsgeschichte offenbart hat. In der
Fulle der Zeiten hat diese Weisheit
ein menschliches Antlitz
angenommen, das Antlitz Jesu.“18

Bereiten wir uns glaubig auf dieses
Hochfest vor, dass das Fest der
Freude schlechthin ist. Erleben wir
es mit der ganzen Menschheit.
Erleben wir es mit allen Glaubigen
des Werkes. Seien wir zur Stelle mit
dem festen Entschluss, die
unendliche Grofse und Demut Christi
Zu betrachten, der unsere Natur
angenommen hat, was ein weiteres
Zeichen seiner Liebe zu uns ist. Und
werden wir nicht mude, Maria und



Josef anzuschauen, die wunderbare
Meister des Gebets und der Liebe zu
Gott sind.

Das Wort, das Fleisch wird, ist das
ewige Wort Gottes, das uns
ermoglicht hat, in ihm Kinder Gottes
zu sein. Seht, wie grofs die Liebe ist,
die der Vater uns geschenkt hat: Wir
heifsen Kinder Gottes, und wir sind es.
19 Und der hl. Josefmaria sagt dazu:
,2Kinder Gottes, Bruider des
fleischgewordenen Wortes, von dem
es heifdt: In ihm war das Leben, und
das Leben war das Licht der
Menschen (Joh 1, 4). Wir sind Kinder
des Lichtes, Bruder des Lichtes,
Trager des einzigen Feuers, das ein
menschliches Herz zu entziinden
vermag.“20 Es ist mein Wunsch, dass
wir bei diesem Treffen zur Feier der
Ankunft Gottes auf der Erde nicht
fehlen. Bedenken wir in diesen
Tagen unseren Einsatz, liebevoller
mit Jesus umzugehen, inniger mit



Jesus zu zusammen zu leben, mehr
zu Jesus zu gehoren.

Mitte November habe ich eine kurze
Reise nach Mailand unternommen,
wo man mich seit langem erwartete.
Ich war nur ein Wochenende dort,
aber es war sehr intensiv, denn ich
hatte Gelegenheit, einer grofden
Anzahl meiner Tochter und S6hne
aus dem Norden Italiens zu
begegnen und mit vielen anderen
Menschen, die zu den
Bildungsmitteln der Préalatur
kommen, zu sprechen. Ich habe
versucht, ihnen in diesem Jahr des
Glaubens eine Vertiefung ihres
Glaubens ans Herz zu legen. Auch
sollten sie den Herrn um Gnade
bitten, damit in den Képfen und
Herzen aller die drei theologalen
Tugenden festere Wurzeln schlagen
und Gott selbst uns zu besseren
Kindern machen maoge.



Das Jahr des Glaubens, Weihnachten:
welch wunderbare Gelegenheit zu
einem intensiveren Apostolat, um
uns mit allen Menschen eng
verbunden zu fiithlen!

Und ich vergesse nicht, Euch um
eure Hilfe zu bitten, damit die
Anliegen, die ich im Herzen trage, in
Erfullung gehen, tiberzeugt, dass wir
in der Kirche und mit der Kirche eine
acies ordinata21, ein Heer des
Friedens und der Freude sein
mussen, um allen Menschen zu
dienen. Leben wir die Tage der
Novene zur Unbefleckten
Empfangnis an der Hand Mariens
und danken wir ihr fiir ihre heilige
Antwort.

Andorra, 1. Dezember 2012

1 Paul VI., Professio fidei, 30.6.1968.



2 Fides Damasi (DS 71). Papst
Damasus zugeschriebenes
Glaubensbekenntnis.

3 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 254. Das Zitat stammt
vom 11. Konzil von Toledo, 675 (DS
530).

4 Messbuch, Credo.

5 Seliger Johannes Paul II.,
Ansprache bei der Generalkatechese,
6.11.1985, Nr. 3.

6 1 Tim 6, 16.

7 Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 7.11.2012.

8 Irendus von Lyon, Adversus
haereses 2, 30,9 (PG 7, 822).

9 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 292; vgl. Irendus von
Lyon, Adversus haereses, 4, 20, 1 (PG
7,1032).



10 Joh 1, 1-3.
11 Vgl. Gen 1, 26.

12 HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 1.1.1973.

13 HI. Josefmaria, Brief11.3.1940, Nr.
3.

14 Messbuch, 1. Adventssonntag,
Evangelium (Lesejahr C), Lk 21, 36.

15 Mk 13, 31.

16 Benedikt XVI., Worte beim
Angelus, 18.11.2012.

17 Stundengebet, Vorabend des 17.
Dezember, Antifona ad Magnificat. 18
Benedikt XVI., Homilie bei der Vesper
zum 17.12.2009.

191 Joh 3, 1.

20 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 66.



21 H1d 6, 4.

© Preelatura Sanctee Crucis et Operis
Dei (Die Verbreitung ist auch
auszugsweise nur mit ausdrucklicher
Zustimmung des Inhaber des
Copyright gestattet).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/brief-des-pralaten-
dezember-2012/(12.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2012/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2012/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2012/

	Brief des Prälaten (Dezember 2012)

