
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Dezember 2010)

Bischof Javier Echevarría
schlägt vor, unsere Herzen auf
die Ankunft des Herrn
vorzubereiten. Er spricht
außerdem über das kürzliche
erschienene Apostolische
Schreiben "Verbum Domini".

05.12.2010

Mit großer Freude denke ich daran
zurück, wie froh der hl. Josefmaria in
der Adventszeit die Worte der
Liturgie aussprach: Dominus prope
est![1] Jedes Jahr sah er dem Fest, das



uns die Ankunft des Erlösers auf der
Erde ins Gedächtnis ruft, voller
Ungeduld und Dankbarkeit entgegen.

Wir sind schon in diese Wochen
eingetreten, die uns bei der
Vorbereitung auf Weihnachten und
die anderen Feste rund um Christi
Geburt helfen. Wahrscheinlich
kommen uns die Worte des
Propheten Jesaja auf die Lippen, mit
denen die Messe des ersten
Adventssonntages beginnt: Am Ende
der Tage wird es geschehen: Der Berg
mit dem Haus des Herrn steht fest
gegründet als höchster der Berge; er
überragt alle Hügel. Zu ihm strömen
alle Völker.[2] Und wir fallen
angesichts der himmlischen Güte auf
die Knie, wenn wir sehen, wie sich
diese Prophezeiung erfüllte, als das
göttliche Wort durch das Wirken des
Heiligen Geistes im jungfräulichen
Schoß Mariens Fleisch annahm.
Durch seine erlösende
Menschwerdung und vor allem



durch das Geheimnis seines Todes
und seiner Auferstehung hat Christus
den Frieden auf die Erde gebracht, so
wie es die Engel in der ersten
Weihnacht verkündeten. Dieser
Friede ist noch nicht vollendet, da
nach der Vorsehung erst am Ende
der Zeiten Gott über alles und in
allem herrscht[3]. Und doch hat er
bereits die Mauer niedergerissen, die
sich aufgrund der Erbsünde und
unserer persönlichen Sünden
zwischen den Menschen und Gott
erhob.[4] Außerdem möchte der
Herr, dass die Christen Tag für Tag
bei der Einpflanzung seines Friedens
in die Herzen mitwirken und bis in
die letzten Winkel der Gesellschaft
gelangen.

Vor einigen Jahren sagte der Papst,
dass „die Kirchenväter in ihrer
griechischen Übersetzung des Alten
Testaments ein Wort des Propheten
Jesaja lasen, das dann auch Paulus
zitiert, um zu zeigen, wie die neuen



Wege Gottes im Alten Testament
schon vorhergesagt waren. „Gott hat
sein Wort kurz gemacht, es
abgekürzt“, hieß es da (vgl. Jes 10, 23;
Röm 9,28) (…). Der Sohn selbst ist das
Wort, der Logos; das ewige Wort hat
sich klein gemacht – so klein, dass es
in eine Krippe passte. Es hat sich
zum Kind gemacht, damit uns das
Wort fassbar werde.“[5] Und in
seinem letztem apostolischen
Schreiben fügt er hinzu: „Nun ist das
Wort nicht nur hörbar, besitzt es
nicht nur eine Stimme, jetzt hat das
Wort ein Gesicht, das wir sehen
können: Jesus von Nazaret.“[6]

Gehen wir also sicher und zufrieden
weiter auf unserem Weg als Christen.
„Weihnachten erinnert uns daran,
dass Gott Anfang, Ende und Mitte der
Schöpfung ist: Im Anfang war das
Wort, und das Wort war bei Gott, und
das Wort war Gott (Joh 1, 1). Meine
Töchter und Söhne, Christus zieht
alle Geschöpfe an sich: Alles ist durch



das Wort geworden, und ohne das
Wort wurde nichts, was geworden ist
(Joh 1, 3). Und als er Mensch wurde
und unter uns wohnte (vgl. Joh 1, 14),
hat er uns gezeigt, dass wir nicht
leben, um ein zeitliches und
vergängliches Glück zu suchen. Wir
existieren, um die ewige
Glückseligkeit zu erreichen. Dazu
müssen wir seinen Spuren folgen,
und das bedeutet, von ihm zu
lernen.“[7]

Bei der Taufe haben wir Christus
angezogen. Damit wir ihm immer
ähnlicher werden, hat er uns die
übrigen Sakramente hinterlassen,
vor allem die Beichte und die
Eucharistie. Wenn wir sie häufig und
in der angemessenen inneren
Verfassung empfangen, wird unsere
Ähnlichkeit mit Christus größer, wir
werden immer bessere Kinder
Gottes. Es ist der Heilige Geist, der
dies in den Seelen bewirkt, aber er
rechnet auch mit unserer



persönlichen Mitarbeit. Und ein Teil
dieses Mitwirkens besteht darin,
eifrig das Wort Gottes zu lesen, das 
lebendig ist, kraftvoll und schärfer als
jedes zweischneidige Schwert; es
dringt durch bis zur Scheidung von
Seele und Geist, von Gelenk und Mark;
es richtet über die Regungen und
Gedanken des Herzens.[8] So rät auch
unser Vater: „Das Leben Jesu muss
sich in unserem eigenen Leben
wiederholen, indem wir Christus
kennenlernen: durch Lesen und
immer wieder Lesen, durch
Meditieren und immer wieder
Meditieren der Heiligen Schrift,
durch Beten und wieder Beten.“[9]
Versuchen wir, während der
kommenden Feste „die Lehre zu
begreifen, die Jesus uns bereits jetzt
gibt: als Kind, als Neugeborener,
dessen Augen sich eben erst für diese
unsere Erde geöffnet haben“[10].
Fragen wir uns oft: Nähere ich mich
den Quellen der Gnade mit dem
Wunsch, heilig zu werden? Versuche



ich, die Sakramente mit der
angebrachten Häufigkeit zu
empfangen, um so die Reinheit der
Seele und den übernatürlichen Ton
zu erlangen, die Gott von mir
erwartet?

Das letzte apostolische Schreiben des
Heiligen Vaters, Verbum Domini, hebt
die Bedeutung der Heiligen Schrift
für das Leben und die Sendung der
Kirche und das Leben jedes Christen
hervor. Dort weist Benedikt XVI. die
Exegeten und alle, die sich mit der
Heiligen Schrift befassen, auf eine
wichtige Tatsache hin: „Der
ursprüngliche Ort der
Schriftauslegung ist das Leben der
Kirche.“[11] Nur im Schoß der
Kirche, innerhalb ihrer lebendigen
Tradition und unter der Leitung des
von Christus eingesetzten Lehramtes
kann man recht verstehen, was uns
der Heilige Geist zu unserem Heil
mitteilen will. Dies tut er mittels der
inspirierten Verfasser und bedient



sich dabei menschlicher Worte. Das
heißt, nur im Glauben und vom
Glauben her ist es möglich, in seiner
ganzen Tiefe und Genauigkeit, ohne
Gefahr des Irrtums, zu begreifen,
was Gott uns hinsichtlich unserer
Teilhabe an seinem göttlichen Leben
offenbart hat. Das wissenschaftliche
Studium der Heiligen Schrift ist für
eine gute Exegese nötig, aber
genauso wichtig – wenn nicht noch
wichtiger – ist die volle
Übereinstimmung mit dem der
Kirche vom Lehramt vorgelegten
Glauben. Daher „muss eine
authentische Auslegung der Bibel
stets in harmonischer
Übereinstimmung mit dem Glauben
der katholischen Kirche stehen“[12].

Um das Wort Gottes richtig zu
verstehen, müssen wir einen
lebendigen Glauben haben und die
Bibel in dem spirituellen Klima lesen,
in dem sie geschrieben wurde. Wenn
wir daher mit Bedacht das



Evangelium und die übrigen
inspirierten Bücher lesen, ist es
wichtig, eine innere Haltung des
Hörens zu entwickeln. Die Heilige
Schrift passt immer zur jeweiligen
Aktualität, vor allem, wenn sie
innerhalb der liturgischen Feier
vorgelesen wird. Immer vermittelt
sie demjenigen, der sie aufmerksam
hört und sie in sich aufnehmen
möchte, die Neuheit der göttlichen
Dinge. Ihre Worte sind, wie der hl.
Josefmaria schreibt, „Licht des
Heiligen Geistes, der zu uns in
menschlichen Worten spricht, damit
unser Verstand erkenne und
betrachte, unser Wille sich festige
und unser Tun gelinge. Denn wir
sind ein einziges Volk, das einen
einzigen Glauben, ein Credo bekennt,
ein Volk, versammelt in der Einheit
des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes“[13].

In gleicher Weise ertönt beim
persönlichen Lesen der Bibel und



besonders des Evangeliums Gottes
Stimme, die wir versuchen sollten,
auf unsere konkrete Situation zu
beziehen. Wenn wir uns bemühen,
die heiligen Texte aufmerksam – wie
eine Tochter, ein Sohn – zu lesen,
dann wird diese Lektüre wirklich zu
Gebet. „Wenn du das
Evangeliumaufschlägst“, schrieb
unser Vater, „mach dir klar, dass du
die Berichte über die Taten und
Worte Christi nicht nur kennen,
sondern auch wirklich selbst
„erleben“ sollst. Jede Szene enthält
sehr viele Einzelheiten, die du auf
die konkreten Umstände deines
Lebens übertragen kannst.

Der Herr hat uns Katholiken dazu
berufen, ihm von nahem zu folgen.
Im heiligen Text des Evangeliums
findest du das Leben Jesu – aber
auch dein eigenes Leben sollst du
dort finden.



Lerne auch du, gleich den Aposteln,
die Frage der Liebe an ihn zu
richten: „Herr, was willst du, das ich
tun soll? …“ Du vernimmst dann in
deinem Innern die unzweideutige
Antwort: den Willen Gottes!

Greife also jeden Tag zum
Evangelium, lies es, nimm es zum
konkreten Kompass deines Daseins –
so haben es die Heiligen getan.“[14]

In dem von mir erwähnten
Dokument spricht Benedikt XVI. über
mehrere Abschnitte von der Hilfe,
die das Leben der Heiligen darstellt,
damit wir den Sinn der Schrift mit
größerer Tiefe erfassen. Gregor der
Große versicherte: Viva lectio est vita
bonorum[15], das Leben der Heiligen
ist eine lebendige und
beeindruckende Lektion, ein Zitat,
das der Papst in seinem
apostolischen Schreiben aufgreift.
„Die tiefste Auslegung der Schrift
kommt in der Tat von jenen, die sich



durch das Wort Gottes – im Hören,
im Lesen und in der ständigen
Betrachtung – formen ließen. (…) Es
ist gewiss kein Zufall“, fährt der
Heilige Vater fort, „dass die großen
Spiritualitäten, welche die
Kirchengeschichte gezeichnet haben,
aus einer ausdrücklichen
Bezugnahme auf die Schrift heraus
entstanden sind.“[16]

„Jeder Heilige ist wie ein Lichtstrahl,
der vom Wort Gottes ausgeht“[17],
verkündet der Heilige Vater und
erwähnt danach mehrere Heilige,
Männer und Frauen, die aus dem
Evangelium heraus dem Leben der
Kirche neues Licht schenkten; und er
spricht davon, dass man einen dieser
Lichtstrahlen beim „hl. Josemaría
Escrivá in seiner Verkündigung des
universalen Rufs zur
Heiligkeit“[18]entdecken kann. Es ist
nur natürlich, dass diese Worte uns
ungemein gefreut haben. Gleichzeitig
rufen sie uns zu einem



verantwortungsvolleren Umgang mit
der Botschaft unseres Vaters auf, die
wir gut nutzen und noch weiter
verbreiten müssen, denn das ist ein
Ausdruck unserer Liebe zu Gott und
zur Kirche.

Greifen wir daher die wiederholten
Einladungen des hl. Josefmaria auf,
nehmen wir häufig die Texte der
Bibel zur Hand, um unsere Weilen
des Gebetes zu nähren und die
Szenen des Lebens Jesu zu
betrachten, indem wir uns „als einer
mehr“ in das Evangelium versetzen.
Die liturgischen Texte des Advent
und der Weihnachtszeit können ein
starker Impuls sein, damit uns das
Wort Gottes noch vertrauter und
unsere Beziehung zu Jesus, Maria
und Josef noch inniger wird. Teilen
wir ohne Zögern ihr Leben, bleiben
wir von Herzen mit den dreien
verbunden.



„Im Leben unseres Herrn finde ich
alles liebenswert“, schrieb unser
Vater. „Aber ganz besonders fühle
ich mich von den dreißig Jahren
angezogen, in denen er ein
verborgenes Dasein in Bethlehem, in
Ägypten und in Nazareth führte.
Oberflächlicher Betrachtung mag
diese Zeit, eine recht lange Zeit, von
der da im Evangelium kaum die Rede
ist, bedeutungslos und nichtssagend
erscheinen. Aber ich habe dieses
Schweigen über das Leben unseres
Meisters immer für sehr beredt
gehalten und darin eine herrliche
Lektion für uns Christen gesehen. Es
waren Jahre, angefüllt mit Arbeit
und Gebet, in denen Jesus ein
normales, alltägliches Leben – ein
Leben, wenn wir so wollen, wie
dasunsere – geführt hat, ein
zugleichmenschliches und göttliches
Leben. Auch dort, in jener einfachen,
unscheinbaren Werkstatt, hat Jesus –
wie später vor dem ganzen Volk –
alles wunderbar getan.“[19]



Ich möchte Euch anhand der Worte
des Papstes über den hl. Josefmaria
den Rat geben, die Kommentare
unseres Vaters zur Heiligen Schrift
wirklich gut kennen zu wollen. Auf
diese Weise werden wir lernen, uns
freier und sicherer in den tiefen
Wassern der Offenbarung zu
bewegen, und wir werden den
geistlichen Sinn entdecken, der sich
in den Worten des heiligen Textes
verbirgt, d.h. verstehen, was der
Heilige Geist jedem von uns hier und
jetzt sagen will. Unter dieser
Perspektive lade ich euch ein, wieder
einmal folgenden Punkt aus dem 
Feuer der Schmiede zu lesen: „Aquae
multae non potuerunt extinguere
caritatem! – Auch mächtige Wasser
können die Liebe nicht löschen. Mir
kommen zwei mögliche Auslegungen
dieses Wortes der Heiligen Schrift in
den Sinn. Einmal: Die große Zahl der
Sünden, die du begangen hast, trennt
dich dennoch nicht von der Liebe
Gottes, wenn du sie von Herzen



bereust. Zum anderen: Die Flut von
Verständnislosigkeit und
Widerstand, die gegen dich
anbranden mag, wird dich nicht von
deiner apostolischen Arbeit
abhalten.“[20]

In den vergangenen Tagen habe ich
auf den Spuren unseres Gründers
eine kurze Reise nach Fatima und
Santiago de Compostela gemacht.
Wie Ihr wisst, zog ihn die
Wallfahrtsstätte von Fatima in
besonderer Weise an; bei anderen
Gelegenheiten habe ich Euch erzählt,
dass der hl. Josefmaria oft dort war,
um seine Anliegen der Gottesmutter
zu Füßen zu legen, in der
Überzeugung, dass Gott immer auf
die Fürbitte Mariens hört. Im
Gedenken an die Wallfahrt unseres
Gründers zum Apostelgrab im Jahr
1938, welches ebenfalls ein Heiliges
Jahr war, bin ich auch nach Santiago
de Compostela gefahren und habe
mich mit dem Gebet des Papstes dort



wenige Tage zuvor verbunden. An
beiden Orten habe ich die
Unterstützung aller, um die ich Eure
Schwestern und Brüder in Rom bei
meiner Abreise gebeten hatte,
gespürt. Gott möge uns alles
gewähren, was wir gemeinsam von
ihm erfleht haben. Ich habe für die
Kirche, den Papst, und für die
Gläubigen – Frauen wie Männer –
des Opus Dei gebetet. Gehen wir
immer durch Maria zu Jesus,
ausdauernd im Glauben und im
Gebet vereint mit der Kirche und der
ganzen Menschheit.

----------------

[1] Messbuch, Dritter
Adventssonntag, Eröffnungsvers
(Phil 4, 5)

[2] Messbuch, Erster Adventssonntag,
Erste Lesung (A) (Jes 2, 2)

[3] 1 Kor 15, 28



[4] Vgl. Eph 2, 14

[5] Benedikt XVI., Predigt in der
Christmette, 24.12.2006

[6] Benedikt XVI., Apost. Schreiben 
Verbum Domini, 30.9.2010, Nr. 12

[7] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.12.1972

[8] Hebr 4, 12

[9] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 14

[10] Ebd. [11] Benedikt XVI., Apost.
Schreiben Verbum Domini, 30.9.2010,
Nr. 29

[12] Ebd., Nr. 30

[13] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 89; Zitat von Cyprian, 
De dominica oratione, 23 (PL 4, 553)

[14] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 754



[15] Gregor der Große, Moralia in Job
XXIV, 8, 16 (PL 76, 295)

[16] Benedikt XVI., Apost. Schreiben 
Verbum Domini, 30.9.2010, Nr. 48

[17] Ebd. [18] Ebd. [19] Hl.
Josefmaria, Freunde Gottes, Nr. 56

[20] Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 655

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-
dezember-2010/ (31.12.2025)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2010/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2010/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-dezember-2010/

	Brief des Prälaten (Dezember 2010)

