
opusdei.org

Brief des Prälaten
aus Anlass des
Jahres der
Barmherzigkeit

"Danken wir dem Heiligen
Vater mit Taten und mit Gebet
für die Ausrufung dieses
besonderen Jubiläums, das eine
wahre Gnadenzeit für die
Kirche und die Welt sein wird."

05.12.2015

Meine Lieben, Gott schütze Euch!



1.Gepriesen sei der Gott und Vater
Jesu Christi, unseres Herrn, der Vater
des Erbarmens und der Gott allen
Trostes (2 Kor 1, 3), der uns, die wir
infolge unserer Sünden tot waren, in
seiner großen Liebe, mit der er uns
geliebt hat, zusammen mit Christus
wieder lebendig gemacht hat. (…) Er
hat uns mit Christus auferweckt und
uns zusammen mit ihm einen Platz im
Himmel gegeben (Eph 2, 4-6).

Diese Worte des hl. Paulus sind
hilfreich, um gleich zu Anfang in den
Mittelpunkt zu stellen, was ich Euch
mit diesen Zeilen vermitteln möchte.
Der Grund für meinen Brief war der
Wunsch, uns so gut wie möglich auf
dieses Jahr der Barmherzigkeit
vorzubereiten, das Papst Franziskus
anlässlich des Abschlusses des
Zweiten Vatikanischen Konzils vor
fünfzig Jahren ausgerufen hat. Wie
Ihr wisst, wird es am 8. Dezember
2015 eröffnet und am Hochfest



Christkönig, am 20. November 2016,
zu Ende gehen.

Als der Papst seine Absicht, dieses
außerordentliche Heilige Jahr
auszurufen, publik machte, hat es
uns besondere Freude bereitet, dass
es mit dem Ausklang des
marianischen Jahres der Familie
zusammenfällt, das wir in der
Prälatur begehen. Wir haben darin
ein weiteres Zeichen erkannt, dass
wir unter dem Schutz Mariens
stehen, die wir in den Litaneien als 
Regína famíliae und Mater
misericórdiae anrufen.

Auf die Fürsprache unserer Mutter
hin suchen wir eine sichere Zuflucht
in Gott, der in seiner Güte immer
bereit ist, unsere Bitten zu erhören
und sich unserer persönlichen
Bedürfnisse anzunehmen. Das
göttliche Erbarmen macht uns fähig
zu größerer Liebe und mehr
Verständnis, Brüderlichkeit und



Interesse für die Menschen, um als
Glieder der Kirche „zu einer
humaneren Gestaltung der
Menschenfamilie und ihrer
Geschichte“[1] beizutragen. Gehen
wir unseren Weg Tag für Tag voller
Hoffnung, denn der Himmel gibt uns
alle Mittel, um den inneren Frieden
zu bewahren, da wir wissen, dass die
Heiligste Dreifaltigkeit sich beständig
um die Schöpfung kümmert. Wie
Papst Franziskus uns in Erinnerung
ruft, steigen wir von den
geschaffenen Werken auf zur
Kontemplation der liebevollen
väterlichen Hand Gottes.[2]

Danken wir dem Heiligen Vater mit
Taten und mit Gebet für die
Ausrufung dieses besonderen
Jubiläums, das eine wahre
Gnadenzeit für die Kirche und die
Welt sein wird. Uns alle macht es
sehr froh, den Ruf unseres
gemeinsamen Vaters aufzunehmen,
eine größere Nähe zu Christus zu



suchen. Tun wir dies in unserer
Frömmigkeit und in der Feier der
Sakramente – vor allem der Beichte
und der Eucharistie –, nicht zuletzt
aber auch in konkreten Werken der
brüderlichen Liebe zum Nächsten.
Wenn wir dem Heiligen Geist
gegenüber fügsam sind, werden wir
Christus und auch unserem
himmlischen Vater ähnlicher
werden, dessen barmherziges Antlitz
uns in Jesus Christus offenbart
worden ist.

2.Deus, cui próprium est miseréri
semper et párcere: súscipe
deprecatiónem nostram[3], o Gott – so
beten wir jeden Tag –, dem es eigen
ist, immer zu verzeihen und
verschonen: Nimm unsere
flehentlichen Bitten an. Die
Barmherzigkeit! Es ist immer nötig,
sich um ein vertieftes Verständnis
dieses tröstlichen göttlichen
Attributes zu bemühen, das alle
anderen einschließt. Dazu lädt uns



jetzt die Kirche ein. Tun wir es mit
kindlichem Vertrauen. In seinem
Aufruf zu diesem außerordentlichen
Jubiläum schreibt der Papst über die
Barmherzigkeit, dass „sich in diesem
Wort das Geheimnis der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit
offenbart. Barmherzigkeit ist der
letzte und endgültige Akt, mit dem
Gott uns entgegentritt.
Barmherzigkeit ist das grundlegende
Gesetz, das im Herzen eines jeden
Menschen ruht und den Blick
bestimmt, wenn er aufrichtig auf den
Bruder und die Schwester schaut, die
ihm auf dem Weg des Lebens
begegnen. Barmherzigkeit ist der
Weg, der Gott und Mensch vereinigt,
denn sie öffnet das Herz für die
Hoffnung, dass wir, trotz unserer
Begrenztheit aufgrund unserer
Schuld, für immer geliebt sind.“[4]

Seit der Veröffentlichung der
Enzyklika Dives in misericórdia von
Johannes Paul II. sind



fünfunddreißig Jahre vergangen.
Damals wies er mehrmals darauf
hin, wie angebracht es ist, diesen
wunderbaren Ausdruck der Liebe
Gottes oft zu betrachten. „Sich
diesem Geheimnis zuzuwenden“, so
schrieb er, „wird von vielfachen
Erfahrungen der Kirche und des
zeitgenössischen Menschen
nahegelegt; es wird auch von den
notvollen Rufen so vieler
Menschenherzen, von ihren Leiden
und Hoffnungen, ihren Ängsten und
Erwartungen gefordert.“[5]

Die Worte dieses heiligen Papstes
sind nicht nur weiterhin aktuell, sie
sind sogar jeden Tag vor größerer
Bedeutung, denn auch wenn wir
immer der göttlichen Nachsicht
bedürftig sind, kann man doch mit
Fug und Recht behaupten, dass
dieses Bedürfnis in unserer Zeit noch
drängender geworden ist. Wenn
Papst Franziskus die Heilige Pforte in
den verschiedenen päpstlichen



Basiliken – und jeder Bischof in
seiner Ortskirche – öffnen wird,
„werden wir das Leben der Kirche,
die gesamte Menschheit und den
unermesslichen Kosmos der
Herrschaft Christi anvertrauen mit
der Bitte, dass seine Barmherzigkeit
sich wie der Morgentau auf die
Geschichte lege und sie fruchtbar
werden lasse“[6]. Als Folge seiner
persönlichen Erfahrung sprach der
hl. Josefmaria seit den Anfängen des
Werkes ganz ausdrücklich von der
Notwendigkeit, unsere Zuflucht zur
unendlichen Liebe Gottes zu
nehmen, der seine Kinder, Frauen
und Männer, nicht verlässt. Auf stets
neue Weise legte er uns nahe, an die
Tür des Herzens Jesu zu klopfen.

3.Der hl. Josefmaria hat uns gelehrt,
die Wege der Erde mit der von
Christus geoffenbarten
Barmherzigkeit zu tränken. Konkret
formulierte er: Unsere Hingabe im
Dienst an den Menschen ist ein



Zeichen dieses Erbarmens Gottes,
nicht nur uns gegenüber, sondern
für die ganze Welt.[7] Gehen wir
auf unserem Weg als Mitarbeiter
Gottes an der Hand unseres Vaters
voran, damit in jedem Christen und
in allen Menschen guten Willens
dieser Strom der barmherzigen Liebe
reichlicher fließe, der sich aus dem
verwundeten Herzen Jesu beständig
über die Menschheit ergießt.

Meine Töchter und Söhne, ich lade
Euch ein, Euer Herz mit diesem
Verlangen, mit dieser Sehnsucht, zu
füllen und das Jahr der
Barmherzigkeit innerlich gesammelt
und froh zu beginnen. Wir werden
uns an den Lehren der Heiligen
Schrift orientieren, deren Seiten ein
wunderbares Lied zu Ehren der
göttlichen Nachsicht sind; ganz
besonders werden wir uns dem
Beispiel Christi, seinem Leben und
seiner Lehre zuwenden und
versuchen, das Verhalten unseres



Erlösers auf den Spuren des hl.
Josefmaria nachzuahmen, der
unablässig seine Augen auf den
Guten Hirten richtete, der alles für
seine Schafe hingibt (vgl. Joh 10,
1-18). Er hat uns und vielen Männern
und Frauen geraten, unsere Augen
beständig und mit Sehnsucht auf den
Herrn des Himmels und der Erde zu
richten.

Das Erbarmen Gottes mit der
Menschheit

4.Schon das Alte Testament
verkündet auf vielen Seiten das
unauslotbare Erbarmen Gottes mit
seiner Schöpfung. Der Herr ist gnädig
und barmherzig, langmütig und reich
an Gnade. Der Herr ist gütig zu allen,
sein Erbarmen waltet über all seinen
Werken (Ps 145, 8-9). Auch die
Propheten werden nicht müde,
darauf hinzuweisen: Kehrt um zum
Herrn, eurem Gott! Denn er ist gnädig
und barmherzig, langmütig und reich



an Güte, und es reut ihn, dass er das
Unheil verhängt hat (Joël 2, 13).

Beim Letzten Abendmahl betete
unser Herr gemäß der jüdischen
Tradition das große Hallel oder den
großen Lobgesang, einen Psalm, der
die Wundertaten aufzählt, die Gott in
der Schöpfung und in der Geschichte
vollbracht hat; am Ende jeden Verses
werden wie ein Refrain die
folgenden Worte wiederholt: Denn
seine Huld währt ewig (Ps 136).

„Im Licht der Barmherzigkeit
leuchtet in allen Ereignissen der
Geschichte des Bundesvolkes deren
Heilscharakter auf.“[8] Dieses
Merkmal zeigt sich in seiner ganzen
Fülle auch im Neuen Testament
durch die erlösende Menschwerdung
des Sohnes Gottes. Mit der Hingabe
seines Lebens im blutigen
Kreuzesopfer und mit der Einsetzung
der Eucharistie und der anderen
Sakramente machte Jesus in seiner



Person diesen höchsten Akt der Liebe
zum wesentlichen Inhalt der
göttlichen Barmherzigkeit.

Es ist gut, häufig die Abschnitte im
Evangelium zu lesen, die das Mitleid
und das Verständnis Jesu mit den
Menschen durchscheinen lassen; von
seiner Geburt in Bethlehem bis zu
seinem Ganzopfer auf dem
Kalvarienberg. Halten wir immer
wieder inne und betrachten wir in
Ruhe seine barmherzige Liebe, die er
bei so vielen Gelegenheiten unter
Beweis stellt; etwa wenn er die
Kranken heilt und die Besessenen
gesund macht, wenn er die hungrige
Menschenmenge speist, wenn er mit
vollen Händen das Brot der Lehre
austeilt, wenn er den reuigen
Sündern entgegegen geht und ihnen
verzeiht, wenn er die Jünger erwählt,
wenn er sie mit einem Blick oder
einem Wort tadelt, wenn er die
Apostel ruft, um sie in die ganze Welt
auszusenden, wenn er uns seine



Mutter zu unsrer Mutter gibt, wenn
er uns den verheißenen Heiligen
Geist sendet und vieles mehr. In
jedem seiner Worte und seiner
Werke zeigt Christus in aller
Deutlichkeit das milde Antlitz Gottes
des Vaters.

Dasselbe geschieht im Laufe der
Kirchengeschichte, nach der
Himmelfahrt Christi. Inmitten der
Licht- und Schattenseiten, die den
Weg der Christen begleiten, hat
niemals die aktive Gegenwart der
göttlichen Langmut gefehlt. Durch
den Heiligen Geist, der in der Kirche
wohnt, durch die Realpräsenz Christi
in der Eucharistie und auch durch
die immerwährende Fürsprache der
seligsten Jungfrau Maria offenbaren
sich die Ströme des Erbarmens, die
beständig auf die Welt ausgegossen
werden. Hören wir nicht auf,
unserem himmlischen Vater dafür zu
danken, öffnen wir weit die Türen
unseres Herzens, und setzen wir uns



ein, dass auch unsere Mitmenschen
sich von der göttlichen Gnade
durchtränken lassen.

Die Geschichte des
barmherzigen Eingreifens
Gottes

5.In seiner Enzyklika Dives in
misericórdia gab der hl. Johannes
Paul II. der Barmherzigkeit einen
zentralen Platz im Leben der Kirche
und im Leben der Menschheit. „In
der endzeitlichen Vollendung wird
sich das Erbarmen als Liebe
offenbaren; in der Zeitlichkeit, in der
menschlichen Geschichte, einer
Geschichte von Sünde und Tod, muß
sich die Liebe vor allem als
Erbarmen offenbaren und
vollziehen. Das messianische
Programm Christi, sein Programm
des Erbarmens, wird zum Programm
seines Volkes, der Kirche. Im
Mittelpunkt dieses Programms steht
immer das Kreuz; denn in ihm



erreicht die Offenbarung der
erbarmenden Liebe ihren
Höhepunkt.“[9]

In der Tat können wir das Kreuz
nicht von der Auferstehung trennen,
denn beide Ereignisse offenbaren die
göttliche Liebe, wie auch das
Erbarmen Gottes sich im ganzen
österlichen Geheimnis zeigt. Der
selige Paul VI. sagte, dass „die
gesamte Heilsgeschichte von der
göttlichen Barmherzigkeit geleitet
wird, die sich dem menschlichen
Elend zuwendet“[10].

Christus nahm unsere Sünden auf
sich und „wurde ein einziges Mal
geopfert, um die Sünden vieler
hinwegzunehmen“ (Hebr 9, 28).
Unsere Mutter Maria sagte in voller
Freiheit Ja zur Hingabe dessen, der
in allem unsere menschliche Natur
angenommen hatte außer der Sünde
(vgl. Hebr 4, 15) und daher in der
Lage war, echtes Mitgefühl zu zeigen.



Mit dem Magnificat prophezeite
Maria: Er erbarmt sich von
Geschlecht zu Geschlecht über alle, die
ihn fürchten (Lk 1, 50).

6.Meine Töchter und Söhne, wir
gehören zu diesen Geschlechtern, die
das Erbarmen Gottes besingen – und
das macht uns froh. In seinem
persönlichen Leben und in dem des
Opus Dei entdeckte unser Vater stets
von neuem die bevorzugende Liebe
Gottes. Nicht nur einmal gab er
seiner Überzeugung Ausdruck, dass
die ganze Geschichte des Werkes
eine Geschichte des barmherzigen
Eingreifens Gottes ist. Weder in
diesem Brief, so sagte er in den 60er
Jahren, noch in vielen weiteren
Schreiben, die ich verfassen
könnte, wäre ich in der Lage,
Gottes gütige Vorsehung
erschöpfend zu beschreiben, die
die Schritte des Werkes immer
vorbereitet und begleitet hat.[11]
In diesem Zusammenhang zögerte er



nicht zu behaupten, dass man die
Geschichte des Opus Dei einmal
auf Knien würde schreiben
müssen[12]. Mit diesem bildlichen
Ausdruck unterstrich er, dass bei der
Gründung und Entfaltung des
Werkes die Initiative immer von Gott
ausgegangen war, während es ihm
nur zukam, ein treues Werkzeug des
göttlichen Willens zu sein.

Es ist wirklich so, dass das Leben des
hl. Josefmaria und die Existenz des
Opus Dei eng miteinander
verflochten sind, ohne dass man sie
seit 1928 unterscheiden oder sauber
trennen könnte. Im Werk hat alles
Gott gemacht, sagte er in einer
Betrachtung,rein menschlich
gesehen, was gab es denn? Nur
gute Laune, eine große Liebe zu
Jesus Christus und seiner Kirche,
und den Wunsch angesichts des
Unmöglichen beharrlich
weiterzumachen. Gott ist mit mir
verfahren, wie ich es als Kind mit



den Bleisoldaten gemacht habe,
die ich hinstellte, wo ich wollte,
und denen ich sogar manchmal
den Kopf abschlug … So ist Gott
mit mir umgegangen. Er hat mich
die Wege geführt, die er wollte,
und hat zugelassen, dass man mir
derbe Hiebe versetzte, weil sie gut
für mich waren.[13]

Jeden dieser Umstände nutzte unser
Gründer, um seine Treue zu läutern
und sich mehr den Händen Gottes zu
überlassen. Wie Papst Franziskus
schrieb: „Man weiß wohl, dass das
eigene Leben Frucht bringen wird,
beansprucht aber, nicht zu wissen
wie, wo oder wann. Man hat die
Sicherheit, dass keine der Arbeiten,
die man mit Liebe verrichtet hat,
verloren geht, dass keine der
ehrlichen Sorgen um den Nächsten,
keine Tat der Liebe zu Gott, keine
großherzige Mühe, keine leidvolle
Geduld verloren ist.“[14] Daher
verlor auch unser Vater niemals den



inneren Frieden: Meine Kinder, die
Reue wird immer von der Liebe
begleitet; und so hat mich keine
dieser Aufgaben, kein Leid das
gáudium cum paceverlieren
lassen, denn Gott hat mich gelehrt
zu lieben, und nullo enim modo
sunt onerósi labóres amántium (hl.
Agustinus, De bono viduitátis, 21,
26): für den, der liebt, ist die Arbeit
keine schwere Last. Darum ist das
Wichtige, lieben zu lernen, denn in
eo quod amátur, aut non
laborátur, aut et labor amátur
(ibid.):Wo es Liebe gibt, macht
alles glücklich. Das ist das große
Erbarmen Gottes gewesen, dass er
mich wie ein kleines Kind an der
Hand genommen und mich lieben
gelehrt hat. Als ich kaum der
Kindheit entwachsen war, streute
Gott in meinem Herzen einen
Samen glühender Liebe aus, und
diese Saat, meine Töchter und
Söhne, ist heute zu einem üppigen
Baum mit schlankem Stamm



geworden, der mit seinem
Schatten vielen tausend Menschen
neue Kraft gibt.[15]

7.Der hl. Josefmaria hat sich immer
so verhalten. Seine Verehrung dieses
sicheren göttlichen Zufluchtsortes,
den wir betrachten, war nicht neu
für ihn; er hatte diese Verehrung zu
Hause von seinen Eltern gelernt. Sie
wurde noch stärker während der
Zeit seiner Vorbereitung auf die
Priesterweihe im Seminar von
Logroño und in dem von San Carlos
in Saragossa, wo es eine Darstellung
des Herzens Jesu gab – von Flammen
der Liebe eingehüllt und mit Dornen
gekrönt –, die ihn tief bewegte.
Später, während des spanischen
Bürgerkrieges, bekam er einen
neuen Zugang zu ihr, wie er bei einer
Zeit des Gebetes am Vorabend des
Herz-Jesu-Festes beschreibt:

Mein Gott, jetzt möchte ich mich
nahe an deiner Seitenwunde sehen



und an alle meine Kinder denken,
an alle, die jetzt lebendige Glieder
dieses lebendigen Leibes deines
Werkes sind. Ich werde sie alle
aufzählen und ihre Eigenschaften
betrachten, ihre Tugenden, ihre
Fehler. Und dann werde ich jeden
Einzelnen zu dir bringen und dich
bitten: „Hol sie hinein!“ Ich werde
sie in dein Herz legen. So will ich
es auch mit jedem und allen tun,
die später im Laufe der
Jahrhunderte bis zum Ende der
Welt kommen werden, um Teil
dieser übernatürlichen Familie zu
sein. Alle vereint im Herzen
Christi, alle eins geworden aus
Liebe zu ihm und alle losgelöst von
den Dingen der Erde durch die
Kraft dieser Liebe, die von der
Abtötung begleitet wird. Wir
wollen wie die ersten Christen
sein; wir werden ihren Geist in der
Welt wieder lebendig werden
lassen. Fangen wir also damit an,
jene Aussage im Werk Wirklichkeit



werden zu lassen: congregávit nos
in unum Christi amor.[16]

In der heiligen Messe betete der hl.
Josefmaria nach der Konsekration
immer still das Gebet zur
Barmherzigen Liebe, das er in seiner
Jugend gelernt hatte. Im
liebenswerten Herzen Jesu entsprang
der überfließende Quell seiner
Vaterschaft im Opus Dei, die sich auf
seine Töchter und Söhne aller Zeiten
ausweitete; und im Messopfer
erfüllte er sein Herz mit dem
sehnsüchtigen Verlangen Christi, die
ganze Menschheit zu erlösen. Diese
Gedanken können uns auch helfen,
in den kritischen Momenten, die es
in der Menschheitsgeschichte oder in
unserem persönlichen Leben geben
kann, Sicherheit und Optimismus
nicht zu verlieren. Gott ist immer
derselbe, er ist allmächtig, allweise,
barmherzig. Er weiß in jedem
Augenblick aus dem Bösen Gutes zu
wirken, und für die, die auf ihn



vertrauen, Niederlagen in großartige
Siege zu verwandeln.

8.In den 70er Jahren, als eine
schwere Glaubens- und
Gehorsamskrise verheerende
Schäden in den Seelen verursachte,
bestärkte eine neue Erleuchtung vom
Himmel den hl. Josefmaria in seinem
unerschütterlichen Vertrauen auf die
nie fehlende göttliche Hilfe. Am 23.
August 1971 prägte Gott nach der
Feier der Messe seinem Herzen
Worte ein, die, mit einem kleinen
Unterschied, aus dem Brief an die
Hebräer stammen: Adeámus cum
fidúcia ad thronum grátiæ, ut
misericórdiam consequámur (Hebr 4,
16). Sofort gab er diese Eingebung an
uns, die wir an seiner Seite waren,
weiter; wenige Wochen später sprach
er in einem vertrauten
Familientreffen mit seinen Söhnen in
Rom darüber:



Ich werde euch etwas sagen, von
dem Gott möchte, dass ihr es
wisst. Wir, Kinder Gottes im Opus
Dei, adeámus cum fidúcia– sollen
glaubensvoll – ad thronum glóriæ,
zum Thron der Herrlichkeit, zur
seligsten Jungfrau Maria,
hintreten, der Mutter Gottes und
unserer Mutter, die wir so oft als
Sitz der Weisheit anrufen, ut
misericórdiam consequámur, um
Erbarmen zu finden (…).

Gehen wir also durch das
Liebenswerte Herz Mariens zum
Heiligen und Barmherzigen
Herzen Jesu, bitten wir ihn, er
möge aus Barmherzigkeit seine
Macht in der Kirche erweisen und
uns Kraft geben, um auf unserem
Weg weiter zu gehen und ihm viele
Seelen zuzuführen.[17]

Diese Gewissheit drängte ihn, ohne
Unterlass im Wort der Schrift die
Texte zu suchen, die das



Wohlgefallen und den Schutz Gottes
am besten zum Ausdruck bringen,
um sie in seinem persönlichen Gebet
zu betrachten. So bezog er sich ein
Jahr später wiederum auf eine 
Entdeckung, die seiner Seele
Optimismus und großes Vertrauen
eingeflößt und ihm geholfen hatte,
den aus seiner Liebe zur Kirche
erwachsenden Schmerz, der ihm
unendliches Leid bereitete, zu
überwinden.

In letzter Zeit, sagte er
damals,betrachte ich häufig Texte
der Heiligen Schrift, die von Gottes
Erbarmen erzählen. Mir ist
wohlbekannt, dass die
Bibelforscher diesem Wort
verschiedene Bedeutungen
unterlegen, so dass sie unter
Barmherzigkeit nicht nur
verstehen, was gemeinhin damit
ausgesagt wird, also Mitleid,
Mitgefühl, sondern auch eine Art



Loyalität Gottes gegenüber seinen
Geschöpfen.

Ist das nicht schön? Gott unser
Herr hat solches Mitleid mit den
Menschen – denn sein Erbarmen
bedeutet auch Mitleid –, dass seine
Loyalität ihn dazu führt, mit
jedem von uns barmherzig zu sein,
uns mit väterlicher und
mütterlicher Liebe anzuschauen.
[18]

Immer tiefer drang er in die Worte
der Heiligen Schrift ein, die er bereits
als junger Mann betrachtet hatte:
Gott hat Freude an den
Menschenkindern (vgl. Spr 8, 31);
diese Aussage verlieh ihm Sicherheit
bei seinem Einsatz für die
Verwirklichung des Opus Dei; als er
keinerlei Mittel besaß, bestärkte ihn
dieses „Wohlgefallen“ Gottes in
seiner Gewissheit, dass das Werk
Wirklichkeit werden würde.



Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit

9.Unter den Gleichnissen, mit denen
der Meister den Jüngern die
Kennzeichen des Himmelreiches
erklärte, greift der hl. Lukas – von
einem der großen christlichen
Dichter der Verkünder der Milde
Christi genannt[19] – drei heraus, die
ganz ausdrücklich unterstreichen,
wie nahe Gott den Seinen ist. Es sind
dies das Gleichnis vom verlorenen
Schaf, von der verlorenen Drachme
und vom verlorenen Sohn. In diesen
drei Erzählungen „offenbart Jesus
die Natur Gottes als die eines Vaters,
der nie aufgibt, bevor er nicht mit
Mitleid und Barmherzigkeit die
Sünde vergeben und die Ablehnung
überwunden hat“[20].

Dieses liebende Herz offenbart sich
in besonderer Weise im Gleichnis
vom Vater, der geduldig Tag für Tag
die Rückkehr des undankbaren



Sohnes erwartet, um ihm zu
verzeihen, sobald er kommt. Der hl.
Johannes Paul II. sprach in seiner
Enzyklika Dives in misericórdia
eindringlich darüber und betonte,
wie diese Lehre auf alle und jedes
einzelne Menschenwesen
anzuwenden ist: „Die Parabel bezieht
sich indirekt auf jeden Bruch des
Liebesbundes, auf jeden Verlust der
Gnade, auf jede Sünde. (…) Das
Vermögen, welches der Sohn vom
Vater empfangen hatte, war eine
Quelle materieller Güter; aber
wichtiger als diese Güter war seine 
Würde als Sohn im Haus des Vaters
(…), der Verlust dieser Würde, die
ihm zu Bewußtsein kam.“[21]

Auch von unserem Vater gibt es
einen Kommentar zu dieser Stelle: 
Das Erbarmen, das Gott zeigt,
muss uns immer zur Rückkehr
ermutigen. Meine Kinder, es ist
natürlich besser, nicht von seiner
Seite zu weichen, ihn nicht zu



verlassen; aber wenn ihr euch
einmal aus menschlicher
Schwäche von ihm trennt, dann
kommt eilends zurück. Er wird
euch immer aufnehmen und wie
der Vater den verlorenen Sohn und
euch sogar noch inniger lieben.[22]

Obwohl im Originaltext – so schreibt
der heilige Johannes Paul II. – nicht
das Wort „Gerechtigkeit“ und auch
nicht „Barmherzigkeit“ benutzt wird,
so„ist das Verhältnis der Gerechtigkeit
zur Liebe, die sich als Erbarmen
kundtut, dem Inhalt der
evangelischen Parabel in großer
Genauigkeit eingeschrieben. Sie
macht deutlich, dass die Liebe zum
Erbarmen wird, wenn es gilt, die –
genaue und oft zu enge – Norm der
Gerechtigkeit zu überschreiten.“[23]

Für den hl. Josefmaria gab es für
diese lebendige Verbindung von
Gerechtigkeit und Liebe kein
besseres Beispiel als das Verhalten



einer Mutter.[24] Für ihnfloss Gottes
Gerechtigkeitüber von Erbarmen[25].
Wir können uns nicht an Gott wenden
und uns dabei auf Rechte berufen,
sondern wir müssen ihn bitten,
Erbarmen mit uns zu haben, wie es in
einem der Psalmen heißt: Miserére
mei, Deus, secúndum magnam
misericórdiam tuam(Ps51, 3). Gott,
sei mir gnädig nach deinem reichen
Erbarmen. Wir gehen nicht zu ihm
und stellen Forderungen aus
Gerechtigkeitsgründen.[26]

10.Es gibt allerdings Menschen, für
die Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit einen Gegensatz
bilden. Bei der Ausrufung des
Jubiläums hat der Papst uns vor
diesem Irrtum gewarnt: „Es handelt
sich dabei nicht um zwei
gegensätzliche Aspekte, sondern um
zwei Dimensionen einer einzigen
Wirklichkeit, die sich fortschreitend
entwickelt, bis sie ihren Höhepunkt



in der Fülle der Liebe erreicht hat
(…).

Angesichts einer Sicht der
Gerechtigkeit als der bloßen
Einhaltung von Gesetzen, die in der
Folge Menschen in Gerechte und
Sünder einteilt, versucht Jesus die
große Gabe der Barmherzigkeit
aufzuzeigen, die Barmherzigkeit, die
den Sünder sucht und ihm
Vergebung und Heil anbietet. Man
versteht, warum Er aufgrund einer
solchen befreienden Vision, die
Quelle der Erneuerung ist, von den
Pharisäern und Schriftgelehrten
abgelehnt wird.“[27]

Unsere Zuflucht zum
göttlichen Erbarmen nehmen

11.Als Frucht einer besonderen
Gnade Gottes – ich erwähnte es
bereits – verstand unser Gründer die
wunderbaren Funken der göttlichen
Milde, die in der Heiligen Schrift



beschrieben werden, immer tiefer.
Das Wunder der Auferweckung des
Sohnes der Witwe von Naim
veranlasste ihn zum Beispiel zu der
Überlegung, dass unser Herr uns
aus heiligen Gründen liebte, die
uns vielleicht nicht bewegen
würden. Lukas schreibt:
misericórdia motus super
eam(Lk7, 13), er war von Mitleid,
von Erbarmen mit jener Frau
bewegt. Eigentlich gab es andere
menschlich verständliche Gründe,
etwa dass sie arm war, dass sie
Witwe war und nur jenen einzigen
Sohn gehabt hatte.[28]

Eine große Menschenmenge
bildete jenen Trauerzug und
weitere Menschen begleiteten
Jesus; aber nur er bemerkt das
Leid, den Schmerz jener Mutter
und geht ihr entgegen. Ist das nicht
bewundernswürdig, dass der
Meister sich spontan von seinem
barmherzigen Herzen bewegen



lässt, ohne zu warten, dass wir ihm
unsere Bedürfnisse darlegen?
Dieses göttliche und menschliche
Verhalten des Erlösers ist ein
Impuls, ihn in jedem Augenblick
um Hilfe zu bitten. Ihr und ich,
präzisierte unser Vater,wir sollen
auch unsere Zuflucht zur
göttlichen Barmherzigkeit
nehmen. Vor Gott haben wir
keinerlei Rechte. Zumindest ich
persönlich sehe in aller Klarheit,
dass ich ihm nicht sagen kann:
Herr, gib mir das; auch wenn ich
weiß, dass ich sein Sohn bin und
mich als solcher fühle. Ich komme
zu ihm mit Seufzern der Reue und
bitte um Erbarmen[29], berufe
mich auf sein Mitgefühl.

In seinen letzten Jahren auf der Erde
fühlte er den Drang, sich mit noch
größerem Vertrauen und Eifer an die
Vergebungsbereitschaft Gottes zu
wenden. Das führte ihn dazu, das
Stoßgebet zu vervollständigen, mit



dem er sich 1952 an das Heiligste
Herz Jesu gewandt hatte, um ihm das
Werk mit seinen apostolischen
Arbeiten, die Bedürfnisse der Kirche
und der ganzen Menschheit zu
weihen. Cor Iesu Sacratíssimum et
Miséricors, dona nobis pacem! Seit
damals wandte unser Vater sich
Tag und Nacht noch mehr an Gott
mit der inständigen Bitte um
Schutz für die Welt, die Kirche und
die Seelen.

In diesen Bitten finden wir die
wichtigste Frucht, die wir im Jahr der
Barmherzigkeit von Gott erflehen:
die Gesellschaft möge wieder auf
dem Weg der Gebote gehen, die
Seelen mögen sich wieder vom Feuer
der Gottesliebe entzünden lassen, in
allen Winkeln der Kirche möge von
neuem die klare Lehre und die echte
Frömmigkeit ihren Einzug halten.
Gerne mache ich mir die folgenden
Worte des Papstes zu eigen: „Wie
sehr wünsche ich mir, dass die



kommenden Jahre durchtränkt sein
mögen von der Barmherzigkeit und
dass wir auf alle Menschen zugehen
und ihnen die Güte und Zärtlichkeit
Gottes bringen! Alle, Glaubende und
Fernstehende, mögen das Salböl der
Barmherzigkeit erfahren, als Zeichen
des Reiches Gottes, das schon unter
uns gegenwärtig ist.“[30]

Barmherzig sein wie der
Vater im Himmel

12.Die Kirche ist ohne Unterlass von
dem Wunsch beseelt, Gottes Liebe zu
den Menschen zu bringen, ohne
irgendjemanden auszuschließen.
Trotzdem kann Papst Franziskus
feststellen, dass „wir es vielleicht für
lange Zeit vergessen haben, auf den
Weg der Barmherzigkeit
hinzuweisen und ihn zu gehen. Auf
der einen Seite hat die Versuchung,
stets und allein die Gerechtigkeit zu
fordern, uns vergessen lassen, dass
diese nur der erste Schritt ist. Dieser



Schritt ist zwar notwendig und
unerlässlich, aber die Kirche muss
darüber hinausgehen um eines
höheren und bedeutungsvolleren
Zieles willen.“[31]

Es genügt nicht, Gott für unsere
Sünden und für die aller Menschen
um Verzeihung zu bitten. Zu dieser
unersetzlichen Bitte muss unbedingt
die konkret gelebte Barmherzigkeit
mit dem Nächsten hinzukommen.
Denn wenn jemand sagt: Ich liebe
Gott!, aber seinen Bruder hasst, ist er
ein Lügner. Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er sieht, kann Gott
nicht lieben, den er nicht sieht. Und
dieses Gebot haben wir von ihm: Wer
Gott liebt, soll auch seinen Bruder
lieben (1 Joh 4, 20-21).

Die Werke der Barmherzigkeit, die in
der Kirche immer neu gepredigt und
praktiziert worden sind, bieten uns
einen gangbaren Weg, um die guten
Absichten mit konkreten Taten zu



beweisen. „Es sind Liebestaten,
durch die wir unserem Nächsten in
seinen leiblichen und geistigen
Bedürfnissen zuhilfe kommen“[32],
erläutert der Katechismus der
Katholischen Kirche. Sie eifrig zu
leben gehört zu einer der
Empfehlungen des Papstes für dieses
Jahr. „Die Verkündigung Jesu nennt
uns diese Werke der Barmherzigkeit,
damit wir prüfen können, ob wir als
seine Jünger leben oder eben
nicht.“[33]

Jesus hat das ganz eindeutig im
Evangelium beschrieben und ein
unübersehbares Kriterium festgelegt:
Was ihr von anderen erwartet, das tut
ebenso auch ihnen. Wenn ihr nur die
liebt, die euch lieben, welchen Dank
erwartet ihr dafür? Auch die Sünder
lieben die, von denen sie geliebt
werden. Und wenn ihr nur denen
Gutes tut, die euch Gutes tun, welchen
Dank erwartet ihr dafür? Das tun
auch die Sünder. Und wenn ihr nur



denen etwas leiht, von denen ihr es
zurückzubekommen hofft, welchen
Dank erwartet ihr dafür? Auch die
Sünder leihen Sündern in der
Hoffnung, alles zurückzubekommen.

Ihr aber sollt eure Feinde lieben und
sollt Gutes tun und leihen, auch wo ihr
nichts dafür erhoffen könnt. Dann
wird euer Lohn groß sein, und ihr
werdet Söhne des Höchsten sein; denn
auch er ist gütig gegen die
Undankbaren und Bösen. Seid also
barmherzig, wie es auch euer Vater ist
(Lk 6, 31-36).

Die leiblichen Werke der
Barmherzigkeit

13.Die katholische Lehre hat die
leiblichen Werke folgendermaßen
zusammengefasst: „Die Hungrigen
speisen, Obdachlose beherbergen,
Nackte bekleiden, Kranke und
Gefangene besuchen und Tote
begraben. Unter diesen Werken ist



das Almosenspenden an Arme eines
der Hauptzeugnisse der Bruderliebe;
es ist auch eine Gott wohlgefällige
Tat der Gerechtigkeit.“[34] Alle
stellen letztendlich eine Ausübung
des mandatum novum (Joh 13, 34)
dar, des neuen Gebotes der Liebe,
das Christus uns gegeben hat. Im
Gehorsam gegenüber dieser
Empfehlung des Heilandes hat die
Kirche immer eine Vorliebe für die
Armen, die Kranken, die Verlassenen
und die Obdachlosen gezeigt. Und sie
hatte stets jene Worte des Herrn
beim Endgericht vor Augen: Amen,
ich sage euch: Was ihr für einen
meiner geringsten Brüder getan habt,
das habt ihr mir getan (Mt 25, 40). Mit
dem Gleichnis des barmherzigen
Samariters hat Jesus zudem
klargemacht, dass unsere
Nächstenliebe sich auf jedes
menschliche Wesen bezieht.

14.Im Opus Dei, einem lebendigen
Teil der Kirche, wird immer wieder



darauf hingewiesen, dass wir die
leiblichen Werke der Barmherzigkeit
niemals unterlassen sollen. Unser
Gründer hat sie bereits in den ersten
Jahren des Werkes gepflegt. Er
besuchte die Kranken in den
Hospitälern von Madrid, er widmete
sich großzügig den Armen in den
Elendsvierteln und denen, die
verschämt ihre Not unter dem
Schleier einer scheinbar normalen
Existenz verbargen. Und er lehrte
alle, die mit seiner apostolischen
Arbeit in Kontakt kamen, dasselbe zu
tun. Diese Tätigkeiten vertraute er
der Muttergottes an, und so
entstanden im Opus Dei die Besuche
bei den Armen der Jungfrau Maria,
die weiterhin überall praktiziert
werden, wo es Gläubige der Prälatur
gibt. Am Samstag, dem Tag Mariens,
lädt man die jungen Leute ein,
Almosen zu geben, die dazu benutzt
werden, bedürftigen Menschen zu
helfen. Wenn man den Armen hilft, 
ehrt man Maria und übt die



Nächstenliebe[35]. Sie sind ein
Bildungsmittel, denn sie fördern die
Großzügigkeit der jungen Menschen
und lassen sie in der Liebe wachsen.

Da er stets in die Schule der Liebe
Gottes zu seinen Geschöpfen ging,
schmerzte es den hl. Josefmaria sehr,
mitzuerleben, wie die Reichtümer
der Erde unter einige wenige
verteilt sind, die Bildungsgüter
einem kleinen Kreis vorbehalten
und vor der Tür Hunger nach Brot
und Wissen herrscht. Draußen
menschliches Leben, das heilig ist,
weil es von Gott kommt, und das
behandelt wird wie eine Sache, wie
Zahlen in einer Statistik. Ich
verstehe und teile diese Ungeduld,
eine Ungeduld, die mich drängt,
auf Christus zu schauen, der uns
ständig auffordert, jenes neue
Gebot der Liebe zu verwirklichen.
(…)



Wir müssen in unseren
Menschenbrüdern Christus
erkennen, der auf uns zukommt.
Kein menschliches Leben ist
isoliert, sondern es ist mit dem
anderer verflochten. Kein Mensch
ist ein einzelner Vers, sondern sie
sind alle Teil desselben göttlichen
Gedichtes, das Gott mit der
Unterstützung unserer Freiheit
verfasst.[36]

Wie viele Jugendliche – Jungen wie
Mädchen, und auch Erwachsene –
haben beim Anblick der ungeheuren
Armut eines Menschen in diesen
Brüdern oder Schwestern den armen
Christus entdeckt und daraufhin eine
größere Bereitschaft entwickelt, für
die anderen da zu sein! Und Gott,
dessen Großzügigkeit die unsrige
weit übersteigt, hat ihre Seele mit
besonderen Gnaden überhäuft: Eine
tiefgehende Bekehrung, die viele
erfahren haben, Entscheidungen zu
einer Ganzhingabe im Dienst an Gott



und an der Kirche … Nur er kennt die
aus der Wärme dieser Besuche bei
Notleidenden, Alten, Kranken,
Gefangenen erwachsenen Schritte.

15.Im Werk Gottes, das sich dank der
apostolischen Spontaneität der
Gläubigen und Mitarbeiter des Opus
Dei fortschreitend entwickelt hat,
haben Initiativen zur materiellen
Unterstützung des Nächsten je nach
den Zeitumständen und den
örtlichen Gegebenheiten neue
Formen angenommen. So sind auf
dem Land und am Rand der
Großstädte Schulen zur
Berufsbildung für Menschen aus den
unterschiedlichsten
Gesellschaftsschichten und
medizinische Ambulanzen und
Krankenhäuser für Leute ohne
finanzielle Mittel in den
Armenvierteln und Slums
entstanden; außerdem haben soziale
Hilfseinrichtungen zugenommen –
wie etwa die NGO’s für



Entwicklungshilfe in Ländern der
Dritten Welt oder Armenküchen in
als eher fortschrittlich zu
bezeichnenden Ländern, um nur
einige Beispiele zu nennen –, die in
Zeiten wirtschaftlicher Krisen, wie
wir sie heute erleben, vielen
Menschen ermöglichen, die eigene
Not und die ihrer Familie zu lindern.

Ich danke Gott für die Ausbreitung
solidarischer Hilfsmaßnahmen
durch Gläubige und Mitarbeiter der
Prälatur. Aber das darf uns nicht
genügen! Es ist daher unser
Bestreben, mit der Gnade Gottes und
der Unterstützung vieler Menschen
mit gutem Herzen, seien sie nun
Christen oder nicht, den
Aktionsradius solcher Projekte zu
erweitern.

16.Lasst mich noch einmal auf
meinen Wunsch zurückkommen,
dass Ihr Euch in besonderer Weise
um die Kranken sorgt, sei es in ihrem



Zuhause, im Krankenhaus oder wo
auch immer jemand an Leib oder
Seele leidet; selbstverständlich auch
in den Zentren des Werkes und in
den Familien der Assoziierten und
Supernumerarier. Denn in jedem
Leidenden ist in besonderer Weise
Christus gegenwärtig.

Außer dass wir uns um den nötigen
ärztlichen Beistand kümmern, gilt es
vor allem, ihnen geistlich
beizustehen: die Priester müssen
ihnen den Empfang des
Bußsakramentes und der Eucharistie
ermöglichen; die Laien können den
Kranken mit ihrem Beispiel und
ihrem Rat zur Seite stehen, damit sie
– im angemessenen Maß – das Beten
in seinen verschiedenen Formen –
Betrachtung, Danksagung, Lob und
Bitte – nicht vernachlässigen. Ich
denke da an das Rosenkranzgebet
und andere Ausdrucksformen
christlicher Frömmigkeit, die selbst
im Schmerz froh machen. Die



Kranken werden dankbar sein zu
erfahren, dass sie ihre Krankheit und
die sie begleitenden Schmerzen und
Begrenzungen Gott aufopfern
können und so in ihrem irdischen
Leben für den Leib Christi, die Kirche,
das ergänzen, was an den Leiden
Christi noch fehlt (Kol 1, 24). Mit
diesen Worten wies der hl. Paulus
auf den erlösenden Wert des Leidens
hin.[37]

Wenn der Zustand eines Kranken
sich in besonderer Weise
verschlimmert, ist der Augenblick
gekommen, ihn auf den möglichst
fruchtbaren Empfang der
Krankensalbung vorzubereiten. Die
Kirche lehrt, dass dieses Sakrament
der Barmherzigkeit die Kraft hat, die
Sünden zu vergeben, und zur
Besserung oder sogar Heilung des
Leibes beiträgt, wenn das für diesen
Menschen gut ist.[38] Die
Jahrhunderte alte Tradition der
Kirche hat gezeigt, dass dieses



Sakrament denen großen Frieden
und Gelassenheit vermittelt, die es in
der rechten inneren Verfassung
empfangen und nicht damit warten,
bis sie im Sterben liegen. Es steht
eine gründliche Katechese an für die
Familien, die oftmals – sei es aus
Unwissenheit oder aus einer falschen
Angst heraus, die Kranken zu
erschrecken – nicht den Priester
rufen oder seinen Beistand erst
erbitten, wenn die Angehörigen nicht
mehr bei Bewusstsein sind.

17.Im Laufe der Zeit sind einige
Werke der leiblichen Barmherzigkeit
umbenannt oder anders praktiziert
worden. „Die Fremden aufnehmen“
wird heute als „den Obdachlosen
eine Bleibe geben“ formuliert.
Heutzutage schließt dieses Werk die
Unterstützung von Migranten ein, die
auf der Suche nach Arbeit oder
besseren Lebensbedingungen usw.
ihr Land verlassen. Kein Jünger des
Meisters kann davon absehen, sich



diesen Männern oder Frauen,
manchmal ganze Familien,
zuzuwenden. Dabei denke ich vor
allem an die wegen ihres Glaubens
verfolgten Christen, deren Exil in uns
den Sinn für die Gemeinschaft der
Heiligen wecken sollte.

Papst Franziskus hat an die
Verantwortlichen und an alle
Menschen guten Willens einen
dringenden Appell gerichtet, dieser
spezifischen Notlage abzuhelfen.
Schon im Schreiben Evangelii
gaudium bat er uns: „Es ist
unerlässlich, neuen Formen von
Armut und Hinfälligkeit – den
Obdachlosen, den
Drogenabhängigen, den
Flüchtlingen, den eingeborenen
Bevölkerungen, den immer mehr
vereinsamten und verlassenen alten
Menschen usw. – unsere
Aufmerksamkeit zu widmen. Wir
sind berufen, in ihnen den leidenden
Christus zu erkennen und ihm nahe



zu sein, auch wenn uns das
augenscheinlich keine greifbaren
und unmittelbaren Vorteile bringt.
Die Migranten stellen für mich eine
besondere Herausforderung dar,
weil ich Hirte einer Kirche ohne
Grenzen bin, die sich als Mutter aller
fühlt.“[39] Und noch vor kurzem hat
er diesen dringenden Aufruf im
Rahmen der unmittelbaren
Vorbereitung des Heiligen Jahres mit
Nachdruck wiederholt.[40]

Greifen wir diese Forderungen des
Heiligen Vaters auf und ermuntern
wir Angehörige, Freunde und
Bekannte, sie im Maß der
persönlichen Lebensumstände und
Möglichkeiten aufzugreifen. Sie
sollten dafür beten und sich fragen,
wie sie selber Hilfe leisten können,
angefangen von Einflussnahme auf
die öffentliche Meinung in dieser
Notsituation bis zur Bereitstellung
einer Unterkunft, eines
Arbeitsplatzes, einer finanziellen



Unterstützung usw. Auch wenn wir
immer in eigener Verantwortung
handeln, ist es doch auch eine gute
Möglichkeit, diesem Aufruf
nachzukommen, indem man sich für
die Initiativen der Bistümer und der
Pfarreien einsetzt, denen der Papst
in besonderer Weise diese Arbeit
anvertraut hat. Mir ist wohlbekannt,
dass viele von Euch wie auch
Mitarbeiter und Freunde bei
konkreten Maßnahmen im Dienst an
den Flüchtlingen bereits im Einsatz
sind. Dafür danke ich Euch im
Namen Jesu Christi, denn das, was
wir diesen unseren Brüdern oder
Schwestern Gutes tun, tun wir
unserm Herrn selbst.

Die Werke der geistigen
Barmherzigkeit

18.Der hl. Josefmaria hat uns einmal
gesagt: Ich wage zu behaupten,
dass, wenn die Umstände einer
geschichtlichen Epoche das Elend



oder den Schmerz überwunden zu
haben scheinen, die einfühlsame
christliche Brüderlichkeit um so
wichtiger wird, die zu erahnen
weiß, wo jemand Trost braucht,
selbst mitten im scheinbaren
allumfassenden Wohlstand.[41]

Denken wir also daran, dass die
Gesten der Nächstenliebe sich nicht
auf eine materielle Unterstützung
beschränken, so notwendig sie auch
sein mögen. Der Papst beklagt, dass
„die schlimmste Diskriminierung,
unter der die Armen leiden, der
Mangel an geistlicher Zuwendung
ist“[42]. Ein Kennzeichen der Kirche
ist im Laufe ihrer Geschichte die
Förderung der Werke der geistigen
Barmherzigkeit gewesen, die immer
wirklichkeitsbezogen und aktuell
sind: „Den Zweifelnden recht raten,
die Unwissenden lehren, die Sünder
zurechtweisen, die Betrübten
trösten, Beleidigungen verzeihen, die
Lästigen geduldig ertragen und für



die Lebenden und Verstorbenen zu
Gott beten.“[43]

Welch feinfühlige Widmung liegt in
dieser geistigen Nächstenliebe! Und
wie unabdingbar ist sie in unserer
Zeit, in der so viele Menschen unter
Einsamkeit, Unverständnis,
Verfolgung, übler Nachrede und
Verleumdung leiden; wie viele
kämpfen mit Zweifeln, weil sie den
Weg nicht kennen, der zum Himmel
führt. Denn die allgemeine
Verfügbarkeit der gesellschaftlich
organisierten Maßnahmen gegen
die weit verbreiteten Krankheiten
oder Notsituationen, die
heutzutage eine flächendeckende
humanitäre Hilfe erlauben, von
der andere Epochen nicht einmal
zu träumen wagten, wird niemals
die – menschliche und
übernatürliche – Wirksamkeit der
unmittelbaren Anteilnahme am
Nächsten ersetzen können, weil
diese Sozialhilfen auf einer



anderen Ebene liegen. Es bedarf
der persönlichen Berührung mit
dem Armen aus dem nahen
Viertel, mit dem Kranken, der,
seinem Schmerz ausgeliefert, in
einem riesigen Krankenhaus liegt,
oder mit dem Menschen, der –
obwohl vielleicht reich – eine Weile
liebevollen Gesprächs braucht,
eine Geste christlicher
Freundschaft, die seine Einsamkeit
unterbricht, eine geistliche Stütze,
die seine Zweifel und seine Skepsis
heilt.[44]

Erinnern wir uns an jene Bettlerin,
der der hl. Josefmaria sich nur als
Priester und Mensch widmen und
geistlich helfen konnte. Im Gegenzug
entschloss sich diese Frau, ihr Leben
für das Werk aufzuopfern. Als er sie
später in einem Krankenhaus
wiedersah und erfuhr, was jene
arme Frau Gott angeboten hatte,
bezeichnete er sie als die erste



Berufung unter seinen zukünftigen
Töchtern.

19.Von den zahlreichen Werken
christlicher Solidarität oder
Brüderlichkeit will ich nur einige
näher beleuchten: die Unwissenden
lehren, den Zweifelnden recht raten,
Beleidigungen verzeihen. Sie alle
sind Zeichen einer feinfühligen
Liebe, die wir allen entgegenbringen
sollten, besonders aber denjenigen,
die uns nahestehen, den Mitgliedern
unserer Familie, den Freunden, den
Berufskollegen, den Bekannten …

Demjenigen die Wahrheiten unseres
Glaubens vermitteln, dem sie
unbekannt sind, ist ein äußerst
bedeutender Beweis von
Barmherzigkeit. Unser Gründer
fasste diesen Akt in wenigen Worten
so zusammen: Unsere wichtigste
Aufgabe ist es, Lehre zu erteilen. Er
betonte häufig, dass der größte Feind
Gottes und der Seelen die religiöse



Unwissenheit ist und charakterisierte
die Arbeit des Opus Dei als eine 
große Katechese, die bewirkt, dass
die Heilsbotschaft der Kirche alle
Menschen erreichen kann und dass
sie lernen, sie in ihr Leben zu
integrieren. Sei überzeugt: Dein
Apostolat besteht darin, Güte und
Licht und Begeisterung
auszustrahlen, mit deiner
Großzügigkeit und
Opferbereitschaft, mit deinem
Fleiß und deiner
Gewissenhaftigkeit andere
anzustecken, durch das Beispiel
eines grenzenlos hingegebenen
Herzens, durch Weltkenntnis und
ehrlichen, freudigen Gehorsam
gegenüber der Kirche Beispiel zu
geben.[45]

Dieses umfassende Vorhaben
verlangt ein großes Engagement, um
den Menschen, mit denen wir in
Beziehung stehen, die angemessene
doktrinäre, geistliche und



apostolische Bildung zu vermitteln.
Aber welche Freude bereitet es,
wenn die Wahrheit des Evangeliums
unsere verschiedenen
Aufgabenbereiche in Beruf,
Gesellschaft und Kultur mit ihrem
Licht erhellt!

Verstärken wir in diesem Jahr der
Barmherzigkeit unser Bemühen, dass
viele Menschen mit der Wärme der
Kirche, der Braut Christi und unserer
Mutter, in Berührung kommen. Wir
werden das mit Gottes Hilfe
erreichen, wenn jeder und jede von
uns sich persönlich dafür einsetzt,
mehr Freunde, Kollegen und
Bekannte zu den Bildungsmitteln zu
bringen.

20.Die Art und Weise, jemandem
einen Rat zu erteilen, der ihn
braucht, hängt ebenfalls von den
Umständen ab. An erster Stelle wirkt
das Zeugnis unseres Verhaltens. So
machte es Christus, als er auf unserer



Erde weilte, wie uns der hl.
Josefmaria beständig ins Bewusstsein
rief. Unser Vater verweilte gerne bei
diesem Beispiel anhand der Worte,
mit denen die Apostelgeschichte
beginnt: Jesus begann zu tun und zu
lehren (Apg 1, 1). Das Zeugnis des
eigenen Verhaltens wird dann die
Gelegenheit herbeiführen, das
angebrachte Wort klar und liebevoll
zu sagen, das wir, ohne zu
verwunden, ins Ohr unserer Freunde
oder Bekannten sprechen. Das ist das
Apostolat der Freundschaft und
des vertraulichen Gesprächs, auf
welches unser Vater einen so großen
Wert legte.

Wie fruchtbar ist diese Kohärenz
zwischen dem, was man tut, und
dem, was man sagt! Manchmal wird
dieser Rat die Form der brüderlichen
Zurechtweisung annehmen, wie wir
aus dem Evangelium lernen (vgl. Mt
18, 15-17). Es ist ein edles, mutiges
und fruchtbares Werk der



Barmherzigkeit, das aus der Liebe,
aus dem echten Interesse für den
Freund oder die Freundin geboren
ist.

Zu diesem Thema bemerkte Benedikt
XVI.: „Heutzutage ist man generell
sehr empfänglich für das Thema der
Fürsorge und der Wohltätigkeit
zugunsten des leiblichen und
materiellen Wohls der Mitmenschen,
die geistliche Verantwortung
gegenüber den Brüdern und
Schwestern findet hingegen kaum
Erwähnung. Anders war dies in der
frühen Kirche und ist es in den
wirklich im Glauben gereiften
Gemeinden, wo man sich nicht nur
der leiblichen Gesundheit der Brüder
und Schwestern annimmt, sondern
mit Blick auf ihre letzte Bestimmung
auch des Wohls ihrer Seele. (…) Es ist
wichtig, sich wieder auf diese
Dimension der christlichen
Nächstenliebe zu besinnen.“[46] Und
er fügte hinzu: „Vor dem Bösen darf



man nicht schweigen. Ich denke hier
an die Haltung jener Christen, die
sich aus menschlichem Respekt oder
einfach aus Bequemlichkeit lieber
der vorherrschenden Mentalität
anpassen, als ihre Brüder und
Schwestern vor jenen Denk- und
Handlungsweisen zu warnen, die der
Wahrheit widersprechen und nicht
dem Weg des Guten folgen.“[47]

Seien wir dem hl. Josefmaria
dankbar, dass er uns immer wieder
an die Wirksamkeit dieser vom
Evangelium gelehrten Praxis
erinnert hat, die eine ausgesprochen
sinnvolle und gute Art ist, dem
Nächsten gewohnheitsmäßig zu
helfen, geboren aus der Liebe und
erteilt mit wahrer Demut und
übernatürlicher Klugheit.

„Die christliche Zurechtweisung hat
ihren Beweggrund jedoch niemals in
einem Geist der Verurteilung oder
der gegenseitigen Beschuldigung; sie



geschieht stets aus Liebe und
Barmherzigkeit und entspringt einer
aufrichtigen Sorge um das Wohl der
Brüder und Schwestern. Der Apostel
Paulus sagt: ‚Wenn einer sich zu
einer Verfehlung hinreißen lässt,
meine Brüder, so sollt ihr, die ihr
vom Geist erfüllt seid, ihn im Geist
der Sanftmut wieder auf den rechten
Weg bringen. Doch gib acht, dass du
nicht selbst in Versuchung
gerätst‘ (Gal 6, 1).

In unserer vom Individualismus
durchdrungenen Welt ist es
notwendig, die Bedeutung der
brüderlichen Zurechtweisung
wiederzuentdecken, um gemeinsam
den Weg zur Heiligkeit zu
beschreiten.“[48]

21.Die uns zugefügten Beleidigungen
verzeihen ist eine andere
wunderbare Art, die Nächstenliebe
zu üben. Erlasst einander die Schuld,
dann wird auch euch die Schuld



erlassen werden. Gebt, dann wird
auch euch gegegben werden. In
reichem, vollem, gehäuftem,
überfließenden Maß wird man euch
beschenken; denn nach dem Maß, mit
dem ihr messt und zuteilt, wird auch
euch zugeteilt werden (Lk 6, 37-38).
Erinnern wir uns an das Gleichnis
von dem Mann, der nicht bereit war,
seinem Arbeitskameraden eine
winzige Schuld zu erlassen, nachdem
sein Herr ihn gerade von der
Zahlung einer immensen Summe
befreit hatte. Wie reagierte der Herr
auf dieses Verhalten? Du elender
Diener! Deine ganze Schuld habe ich
dir erlassen, weil du mich so angefleht
hast. Hättest nicht auch du mit jenem,
der gemeinsam mit dir in meinem
Dienst steht, Erbarmen haben
müssen? Und in seinem Zorn übergab
ihn der Herr den Folterknechten, bis
er die ganze Schuld bezahlt habe.
Ebenso wird mein himmlischer Vater
jeden von euch behandeln, der seinem



Bruder nicht von ganzem Herzen
vergibt (Mt 18, 32-35).

Die Beleidigungen zu verzeihen ist
ein klares Anzeichen dafür, dass wir
Kinder Gottes sind und uns als solche
verhalten. Löschen wir also in uns
die Erinnerung an uns zugefügte
Beleidigungen, an erlittene
Demütigungen, mögen sie noch so
ungerecht, ungehörig und grob
gewesen sein; denn ein Kind Gottes
führt nicht Buch darüber, um die
ganze Liste später einmal
vorzulegen. Wir dürfen das
Beispiel Christi nicht vergessen.
[49] Bei der Beschreibung der
Passion des Herrn schreibt Lukas: Sie
kamen zur Schädelhöhe; dort
kreuzigten sie ihn und die Verbrecher,
den einen rechts von ihm, den andern
links. Jesus aber betete: Vater, vergib
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie
tun (Lk 23, 33-34).



Natürlich fällt uns diese Art zu
reagieren vielleicht nicht leicht; aber
die Gnade Gottes macht sie zu einem
gangbaren Weg, wie es am Verhalten
vieler Christen abzulesen ist, die von
den ersten Zeiten der Kirche an –
und auch heute – nicht nur Nachsicht
geübt, sondern ihren Verfolgern
aufrichtig vergeben haben. Ganz auf
dieser Linie fasste der hl. Josefmaria
den festen, unverrückbaren
Entschluss, immer und in jedem
Augenblick zu verzeihen, was er
außerdem mit seinem Wort und
seinem Beispiel bekräftigte.

Den Feind nicht hassen, Böses
nicht mit Bösem vergelten, auf
Rache verzichten, verzeihen und
nichts nachtragen: damals, aber
auch – täuschen wir uns nicht –
heute, sah man darin ein
ungewohntes, allzu heroisches und
beinahe unnormales Verhalten.
Soweit reicht die Mittelmäßigkeit
der Geschöpfe. Jesus Christus, der



zum Heil aller gekommen ist und
die Christen an seinem
Erlösungswerk teilhaben lassen
möchte, wollte seine Jünger – dich
und mich – eine große und
aufrichtige, weit edlere und
stärkere Liebe lehren: Wir müssen
einander lieben, wie Christus
jeden von uns geliebt hat. Nur auf
diese Weise, indem wir –
unbeholfen, wie wir sind – die
göttliche Liebe nachahmen, wird
es uns gelingen, unser Herz allen
Menschen zu öffnen und sie auf
eine ganz neue, höhere Weise zu
lieben.[50]

Wir werden auf der Grundlage
unserer Werke der Barmherzigkeit
gerichtet werden: „Haben wir dem
Hungrigen zu essen gegeben und
dem Durstigen zu trinken? Haben
wir Fremde aufgenommen und
Nackte bekleidet? Hatten wir Zeit,
um Kranke und Gefangene zu
besuchen? (vgl. Mt 25, 31-45).



Genauso werden wir gefragt werden,
ob wir geholfen haben, den Zweifel
zu überwinden, der Angst schüren
und oft auch einsam machen kann.
Waren wir fähig, die Unwissenheit
zu besiegen, in der Millionen
Menschen leben, besonders die
Kinder, denen es an der notwendigen
Hilfe fehlt, um der Armut entrissen
zu werden? Waren wir denen nahe,
die einsam und bekümmert sind?
Haben wir denen vergeben, die uns
beleidigt haben, und jede Art von
Groll und Hass abgewehrt, die zur
Gewalt führen? Hatten wir Geduld
nach dem Beispiel Gottes, der selbst
so geduldig mit uns ist? Und
schlussendlich, haben wir unsere
Schwestern und Brüder im Gebet
dem Herrn anvertraut? In einem
jeden dieser ‚Geringsten‘ ist Christus
gegenwärtig. Sein Fleisch wird
erneut sichtbar in jedem
gemarterten, verwundeten,
gepeitschten, unterernährten, zur
Flucht gezwungenen Leib … damit



wir Ihn erkennen, Ihn berühren, Ihm
sorgsam beistehen. Vergessen wir
nicht die Worte des heiligen
Johannes vom Kreuz: ‚Am Abend
unseres Lebens werden wir nach der
Liebe gerichtet werden‘.“[51]

Das Apostolat der Beichte

22.Ein weiteres Werk der geistigen
Barmherzigkeit, das ebenfalls von
besonderer Bedeutung ist, besteht
darin, den Mensch zu helfen, die
durch die Sünde verlorene
Freundschaft mit Gott
wiederzuerlangen. Wie
nachdrücklich bestand der hl.
Josefmaria – und gleichermaßen der
selige Alvaro del Portillo – auf dem 
Apostolat der Beichte. Auch ich
habe oft über dieses Thema
gesprochen, denn es gibt für
niemanden die Möglichkeit,
Fortschritte in der Erkenntnis Christi
und in der Liebe zu ihm zu machen,
ohne auf die Reinheit seiner Seele zu



achten, das heißt, ohne häufig zum
Sakrament der Buße zu gehen.

Der Papst spricht oft von diesem
Sakrament. In der Bulle zum
Jubiläum gibt er folgenden Hinweis:
„Mit Überzeugung stellen wir das
Sakrament der Versöhnung erneut
ins Zentrum, denn darin können wir
mit Händen die Größe der
Barmherzigkeit greifen. Das
Sakrament wird für jeden
Bußfertigen eine Quelle wahren
inneren Friedens sein.“[52]

Betrachten wir auch den Rat, den der
Gründer des Opus Dei aus tiefster
Seele seinen Kindern gab, die
Priester waren, und der für alle
Priester gilt: Die vorherrschende
Leidenschaft der Priester des Opus
Dei (…) ist es, Lehre zu erteilen,
Menschen geistlich zu leiten, das
heißt zu predigen und Beichte zu
hören. Darin sollt ihr euch
verausgaben, ohne Angst vor



Erschöpfung, ohne Sorge um die
Schwierigkeiten: qui séminant in
lácrimis, in exsultatióne metent
(Ps 125, 5);die mit Tränen säen,
werden mit Freude ernten. Die
Aufgabe der Laien, meiner Söhne
und meiner Töchter, besteht darin,
ihre Priesterbrüder mit Arbeit –
und das bedeutet, mit Glück – zu
überhäufen, indem sie viele Leute
zu ihnen führen.[53]

23.Die Beichtväter sind bereits als
solche „ein wahres Zeichen der
göttlichen Barmherzigkeit“, schreibt
der Heilige Vater. „Beichtvater ist
man nicht einfach so. Man wird es,
und zwar besonders dadurch, dass
wir zunächst für uns selbst bußfertig
Vergebung suchen. Vergessen wir
nie, dass Beichtvater zu sein
bedeutet, an der Sendung Jesu
teilzuhaben und ein greifbares
Zeichen der bleibenden göttlichen
Liebe zu sein, die verzeiht und rettet
(…).



Wir sind nicht Herren dieses
Sakramentes, sondern treue
Verwalter der Vergebung Gottes“,
fährt Papst Franziskus fort. „Jeder
Beichtvater soll die Gläubigen
aufnehmen, wie der Vater im
Gleichnis den verlorenen Sohn: Es ist
ein Vater, der dem Sohn entgegen
kommt, obwohl dieser ja seine Güter
verschwendet hat. Die Beichtväter
sollen den reumütigen Sohn, der
nach Hause zurückkehrt, umarmen
und ihre Freude darüber zum
Ausdruck bringen, dass sie ihn
wiedergefunden haben. Sie werden
auch nicht müde, zum anderen Sohn
zu gehen, der draußen geblieben ist
und dem es nicht gelingt, sich zu
freuen. Ihm erklären sie, dass sein
hartes Urteil ungerecht ist und dass
es vor der grenzenlosen
Barmherzigkeit des Vaters nicht
bestehen kann.“[54]

Meine Töchter und Söhne, bitten wir
Gott, er möge uns zu treuen



Werkzeugen seiner Barmherzigkeit
machen. Die Priester entsprechen
dieser Aufgabe, wenn sie viele
Stunden – alle, die ihnen zur
Verfügung stehen – damit
verbringen, im Namen Gottes zu
vergeben; und die Laien, wenn sie
mit ungebrochenem Eifer, voll
aufrichtiger und selbstloser
Zuneigung, die Seelen ihrer Freunde
und Bekannten auf das Sakrament
der Freude und des Friedens
vorbereiten und ihnen helfen, viel
Frucht daraus zu ziehen.

24.Damit möchte ich schließen. Ich
lege Euch ans Herz, die Bulle 
Misericórdiæ vultus aufmerksam zu
lesen und zu betrachten, um dann
Eure eigenen Schlussfolgerungen zu
ziehen. Dort wird auch erwähnt, dass
wir zu einem Marienheiligtum
pilgern sollen, um das von der Kirche
gewährte Geschenk des Ablasses zu
gewinnen und so in den kommenden
Monaten die zarte kindliche



Verehrung unserer Mutter, der
seligsten Jungfrau Maria, zu fördern.
„Ihr liebevoller Blick begleite uns
durch dieses Heilige Jahr, damit wir
alle die Freude der Zärtlichkeit
Gottes wiederentdecken können.
Kein anderer hat so wie Maria die
Tiefe des Geheimnisses der
Menschwerdung Gottes
kennengelernt. Ihr ganzes Leben war
geprägt von der Gegenwart der
fleischgewordenen Barmherzigkeit.
Die Mutter des Gekreuzigten und
Auferstandenen ist eingetreten in
das Heiligtum der göttlichen
Barmherzigkeit, denn sie hatte
zutiefst Anteil am Geheimnis seiner
Liebe.“[55]

In herzlicher Liebe segnet Euch

Euer Vater Javier

Rom, 4. November 2015



[1] Zweites Vatikanum,
Pastoralkonst. Gaudium et spes, Nr.
40

[2] Vgl. Papst Franziskus, Enz. 
Laudato Si’, 24.5.2015, Nr. 77

[3] Preces des Werkes, Gebet

[4] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 2

[5] Hl. Johannes Paul II., Enz. Dives in
misericordia, 30.11.1980, Nr. 1

[6] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 5

[7] Hl. Josefmaria, Brief 24.3.1930, Nr.
1

[8] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 7

[9] Hl. Johannes Paul II., Enz. Dives in
misericordia, 30.11.1980, Nr. 8



[10] Seliger Paul VI., Ansprache bei
der Generalaudienz, 14.4.1976

[11] Hl. Josefmaria, Brief 25.1.1961,
Nr. 1

[12] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 11.4.1952

[13] Ebd.

[14] Papst Franziskus, Ap. Schreiben, 
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr.
279

[15] Hl. Josefmaria, Brief 25.1.1961,
Nr. 3

[16] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 4.6.1937

[17] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 9.11.1971

[18] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 14.6.1972



[19] Vgl. Dante Alighieri, Monarchia,
1

[20] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 9

[21] Hl. Johannes Paul II., Enz. Dives
in misericordia, 30.11.1980, Nr. 5

[22] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 27.3.1972

[23] Hl. Johannes Paul II., Enz. Dives
in misericordia, 30.11.1980, Nr. 5

[24] Vgl. Hl. Josefmaria, Freunde
Gottes, Nr. 173

[25] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 309

[26] Hl. Josefmaria Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 11.9.1971

[27] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 20

[28] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 25.9.1971



[29] Hl. Josefmaria, aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 9.9.1971

[30] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 5

[31] Ebd., Nr. 10

[32] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2447

[33] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 15

[34] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2447

[35] Hl. Josefmaria, Instruktion,
9.1.1935, Nr. 196

[36] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, Nr. 111

[37] Vgl. Hl. Johannes Paul II., Ap.
Schreiben, Salvifici doloris, 11.2.1984

[38] Vgl. Katechismus der
Katholischen Kirche, Nr. 1520



[39] Papst Franziskus, Ap. Schreiben 
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr.
210

[40] Vgl. Papst Franziskus, Ansprache
beim Angelus, 6.9.2015

[41] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 44

[42] Papst Franziskus, Ap. Schreiben 
Evangelii gaudium, 24.11.2013, Nr.
200

[43] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 15

[44] Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 44

[45] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 927

[46] Benedikt XVI., Botschaft für die
Fastenzeit 2012, 3.11.2011, Nr. 1

[47] Ebd.



[48] Ebd.

[49] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 309

[50] Ebd., Nr. 225

[51] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr.
15. Das Zitat von Johannes vom
Kreuz ist genommen aus Worte von
Licht und von Liebe, 57

[52] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 17

[53] Hl. Josefmaria, Brief 8.8.1956, Nr.
35

[54] Papst Franziskus, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11.4.2015, Nr. 17

[55] Ebd., Nr. 24



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-aus-anlass-
des-jahrs-der-barmhe/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-aus-anlass-des-jahrs-der-barmhe/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-aus-anlass-des-jahrs-der-barmhe/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-aus-anlass-des-jahrs-der-barmhe/

	Brief des Prälaten aus Anlass des Jahres der Barmherzigkeit
	Das Erbarmen Gottes mit der Menschheit
	Die Geschichte des barmherzigen Eingreifens Gottes
	Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
	Unsere Zuflucht zum göttlichen Erbarmen nehmen
	Barmherzig sein wie der Vater im Himmel
	Die leiblichen Werke der Barmherzigkeit
	Die Werke der geistigen Barmherzigkeit
	Das Apostolat der Beichte


