
opusdei.org

Brief des Prälaten
(August 2013)

Bischof Echevarria dankt Gott
für die Anerkennung der
Wunder, die der Fürsprache
des seligen Johannes Paul II.
und des Dieners Gottes Alvaro
del Portillo zugeschrieben
werden und fährt mit seiner
Katechese zum Jahr des
Glaubens fort.

11.08.2013

Den Monat August zu erwähnen
weckt automatisch die Erinnerung
an unsere Mutter, diesen Schatz und



das Urbild der Kirche. Wenden wir
uns in diesen Wochen besonders an
die allerseligste Jungfrau Maria, dass
sie uns von der Heiligsten
Dreifaltigkeit ein reines Leben
erwirke, den Umgang mit der
Wahrheit, die Gott ist, in allem und
für alles erleichtere und aus uns
Frauen und Männer mit reinem
Herzen mache, die – ich möchte es
noch einmal sagen – Gott sehr treu
sind, denn so werden wir mehr
Kirche und mehr Opus Dei sein.

Ich schreibe euch aus Brasilien, wo
der Weltjugendtag bereits zu Ende
gegangen ist. Es waren Tage großer
geistlicher Intensität in der Nähe des
Heiligen Vaters, zusammen mit den
Bischöfen, Priestern und Millionen
von Gläubigen, die nach Río de
Janeiro gekommen sind. Ich habe
euer Gebet und eure Arbeit Gott
angeboten mit der Bitte, dass in uns
und in unseren Freunden und
Bekannten in reichem Maß die



geistlichen und menschlichen
Früchte wachsen, und die göttliche
Saat, die der Heilige Geist in viele
Herzen eingesenkt hat, zum Wohl
der Kirche und der ganzen Welt
reife.

Im vergangenen Monat hat uns Gott
reich beschenkt. Zuerst wurde die
Enzyklika Lumen fídei vorgestellt, mit
der Papst Franziskus die von
Benedikt XVI. begonnene Trilogie
über die theologischen Tugenden
vervollständigt hat. Ich möchte euch
einladen, sie mit Ruhe zu betrachten,
um euren Verstand zu erleuchten
und dem Willen gute Vorsätze für ein
größeres Engagement im Sinne der
Neuevangelisierung einzugeben.

Am 5. Juli, dem Tag der
Veröffentlichung der Enzyklika,
wurde auch die päpstliche
Anerkennung des Wunders, das der
Fürsprache von Don Alvaro
zugeschrieben wird, bekannt



gemacht, das die Türen zu seiner
Seligsprechung öffnet, wie auch des
Wunders, das für die
Heiligsprechung von Johannes Paul
II. nötig war. Ich habe mich gefreut,
dass das Datum der beiden
päpstlichen Beschlüsse
zusammenfiel, denn ich sehe darin
ein Zeichen der gemeinsamen
geistlichen Wellenlänge, die
zwischen jenem großen Papst und
meinem lieben Vorgänger an der
Spitze des Werkes herrschte.

In der Enzyklika erinnert der Papst
daran, dass der Glaube an Christus
und an alles, was er uns offenbart
hat, seit der apostolischen Zeit
derselbe geblieben ist. „Wie ist das
möglich? Wie können wir sicher sein,
über die Jahrhunderte hinweg auf
den „wahren Jesus"
zurückzugehen?“[1] Die Antwort auf
diese Frage, die sich viele unserer
Zeitgenossen stellen, ist letztendlich,
und zwar mit Fug und Recht: durch



die Kirche. „Die Kirche gibt wie jede
Familie den Inhalt ihres
Gedächtnisses an ihre Kinder weiter.
Wie kann man dies vollbringen, so
dass dabei nichts verloren geht und
im Gegenteil alles immer mehr
vertieft wird im Erbe des Glaubens?
Durch die in der Kirche mit Hilfe des
Heiligen Geistes bewahrte
apostolische Überlieferung.“[2]

Diese stets aktuelle Weitergabe, die
die Kirche leistet, ist vor allem in den
Glaubensbekenntnissen und auch in
anderen Dokumenten des Lehramtes
enthalten, die die Glaubenslehre
entfalten; daher bemühen wir uns im
Laufe dieser Monate, uns anhand des
Katechismus der Katholischen Kirche
oder des Kompendiums mit dem
Credo zu beschäftigen. Und wir
freuen uns, dass unser Glaube auch
im Leben der Heiligen aufleuchtet,
die uns im liturgischen Jahr
begegnen. Das der Fürsprache des
lieben Alvaro zugeschriebene



Wunder ist für uns ein weiterer
Ansporn, den Geist des Werkes in die
Tat umzusetzen, der „alt wie das
Evangelium und wie das Evangelium
neu“[3] ist: das Bemühen um die
Heiligung des Alltags. Gott hat ihn
dem hl. Josefmaria anvertraut, damit
er ihn tief in seine Seele und in die
vieler Menschen einprägte. Als die
Nachricht bekannt wurde, habe ich
euch vorgeschlagen, dass wir uns alle
tiefer mit der heiligmäßigen Antwort
von Don Alvaro auseinandersetzen:
seiner Treue zu Gott, zur Kirche und
zum Papst, seine volle
Übereinstimmung mit dem Geist des
Werkes, den er vom hl. Josefmaria
empfangen hatte und uns ohne jede
Veränderung weitergegeben hat.

Jetzt möchte ich auf eine weitere der
charakteristischen Eigenschaften der
Kirche eingehen: die Heiligkeit. Um
uns mit Freude über diese
Wirklichkeit zu erfüllen, wies
Benedikt XVI. darauf hin, dass es in



diesem Jahr des Glaubens
„entscheidend sein wird, im Laufe
dieses Jahres die Geschichte unseres
Glaubens durchzugehen, die das
unergründliche Geheimnis der
Verflechtung von Heiligkeit und
Sünde sieht“[4]. Über die Heiligkeit
der Kirche nachzudenken, die sich in
ihrer Lehre, ihren Einrichtungen, in
so vielen ihrer Söhne und Töchter im
Laufe ihrer Geschichte manifestiert
hat, wird uns zu einer tiefen
Dankbarkeit gegenüber dem dreimal
heiligen Gott, dem Quell aller
Heiligkeit führen, zu dem Wissen,
eingesenkt zu sein in die offenbarte
Liebe der Dreifaltigkeit zu uns. Wie
gehen wir mit jeder der göttlichen
Personen um? Fühlen wir das
Bedürfnis, sie in ihrer
Unterschiedenheit zu lieben?

Das Zweite Vatikanische Konzil
spricht über das Wesen der Kirche
und stellt dabei drei Aspekte heraus,
in denen sich ihr Geheimnis in



einzigartiger Weise ausdrückt: Sie ist
Volk Gottes, mystischer Leib Christi,
Tempel des Heiligen Geistes; diese
Aspekte entfaltet sie ausführlich im 
Katechismus der Katholischen
Kirche[5]. In jedem von ihnen
leuchtet das Merkmal der Heiligkeit
auf, das, wie die anderen
Charakteristika auch, die Kirche von
jeder anderen Gruppierung
unterscheidet.

Die Bezeichnung Volk Gottes weist
zurück auf das Alte Testament.
Jahwe erwählte Israel als sein
besonderes Volk, als Ankündigung
und Vorwegnahme des Volkes Gottes,
das sich Christus durch das
Kreuzesopfer erwerben sollte. Ihr
aber seid ein auserwähltes Geschlecht,
eine königliche Priesterschaft, ein
heiliger Stamm, ein Volk, das sein
besonderes Eigentum wurde, damit
ihr die großen Taten dessen
verkündet, der euch aus der Finsternis
in sein wunderbares Licht gerufen



hat.[6] „Gens sancta, ein heiliges
Volk, das sich aus Geschöpfen voller
Erbärmlichkeiten zusammensetzt.
Dieser scheinbare Widerspruch
kennzeichnet einen Aspekt des
Geheimnisses der Kirche. Die Kirche
ist göttlich, sie ist aber zugleich auch
menschlich, denn sie besteht aus
Menschen, und wir Menschen haben
Fehler: omnes homines terra et cinis
(Sir 17,31), wir alle sind Staub und
Asche.“[7]

Diese Wirklichkeit sollte uns zur
Reue bewegen, zum Schmerz aus
Liebe, zur Sühne, aber niemals zur
Entmutigung oder zum Pessimismus.
Vergessen wir nicht, dass Jesus selbst
die Kirche mit einem Feld verglich,
auf dem der Weizen und das Unkraut
gemeinsam wachsen; und auch mit
einem Fischernetz, das Fische aller
Art einsammelt, gute und schlechte,
die erst am Ende der Zeiten endgültig
aussortiert werden.[8] Betrachten
wir gleichzeitig, dass schon jetzt auf



der Erde das Gute mächtiger ist als
das Böse, die Gnade stärker als die
Sünde, auch wenn ihr Wirken
zeitweise weniger sichtbar ist. „Die
persönliche Heiligkeit zahlloser
Gläubiger hat – damals wie heute –
nichts Theatralisches an sich. Häufig
fallen uns die gewöhnlichen,
einfachen, aber heiligen Menschen
nicht auf, die mit und neben uns
arbeiten und leben. Ein irdischer
Blick bleibt eher an der Sünde und
an der versagten Treue haften: das
sind aufsehenerregendere Dinge.“[9]
Gott möchte, dass seine Töchter und
Söhne im Opus Dei und viele andere
Christen alle Menschen auf der Welt
daran erinnern, dass sie „diese
Berufung zur Heiligkeit erhalten
haben und sich daher bemühen
müssen, der Gnade zu entsprechen
und persönlich heilig zu sein“[10].

Die Kirche ist der mystische Leib
Christi. „Der Herr Jesus Christus lässt
Seine Kirche in der Zeit Gestalt



annehmen durch die Sakramente,
die aus Seiner göttlichen Fülle
hervorgehen. Durch sie haben die
Glieder der Kirche Anteil am
Geheimnis Seines Todes und Seiner
Auferstehung in der Gnade des
Heiligen Geistes, der Leben und Tun
verleiht.“[11]

Die Kirche „ist heilig, auch wenn sich
in ihrer Mitte Sünder befinden; denn
sie lebt kein anderes Leben als das
der Gnade. Wo die Glieder der Kirche
an diesem Leben teilhaben, werden
sie geheiligt, wo sie aber dieses
Leben preisgeben, verfallen sie der
Sünde und Unordnung. Das aber
behindert dann die Strahlkraft der
Heiligkeit der Kirche. Darunter leidet
sie und tut Buße für diese Sünden.
Sie hat dabei aus dem Blute Christi
und aus der Gabe des Heiligen
Geistes die Gewalt, ihre Söhne und
Töchter von der Sündenschuld
wieder zu befreien“[12].



„Zunächst verweist uns der Leib auf
eine lebendige Wirklichkeit. Die
Kirche ist kein karitativer, kultureller
oder politischer Verein, sondern ein
lebendiger Leib, der in der
Geschichte unterwegs ist und wirkt.
(...). Ebenso wie in einem Leib der
Lebenssaft fließen muss, damit er
leben kann, so müssen wir Jesus in
uns wirken lassen, uns von seinem
Wort leiten lassen, uns von seiner
eucharistischen Gegenwart nähren,
beseelen lassen, uns von seiner Liebe
Kraft für unsere Nächstenliebe
schenken lassen. Und das immer!
Immer, immer! Liebe Brüder und
Schwestern“ – bekräftigte der Heilige
Vater noch einmal – „wir wollen mit
Jesus vereint bleiben, ihm vertrauen,
unser Leben nach seinem
Evangelium ausrichten; wir wollen
uns aus dem täglichen Gebet, dem
Hören auf das Wort Gottes, der
Teilnahme an den Sakramenten
nähren.“[13]



Es ist offensichtlich, dass sich der
menschliche Leib aus verschiedenen
Organen und Gliedern
zusammensetzt, die alle ihre
Funktion unter der Leitung des
Hauptes zum Wohl des ganzen
Organismus ausüben. Daher ist es
Gottes Wille, dass es in der Kirche
„eine Vielfalt gibt, eine
Verschiedenheit der Aufgaben und
Funktionen; es gibt keine platte
Gleichförmigkeit, sondern den
Reichtum der Gaben, die der Heilige
Geist austeilt. Es gibt jedoch die
Gemeinschaft und die Einheit: Alle
stehen in Beziehung zueinander, und
alle tragen dazu bei, einen einzigen
lebendigen Leib zu bilden, der tief
mit Christus verbunden ist“[14].
Diese Einheit mit Christus, dem
unsichtbaren Haupt der Kirche, muss
sich notwendigerweise in der
ungebrochenen Einheit mit dem
sichtbaren Haupt, dem römischen
Pontifex, zeigen, und auch mit den
Bischöfen in Gemeinschaft mit dem



Apostolischen Stuhl. Beten wir jeden
Tag nach dem Vorbild des hl.
Josefmaria für die Einheit aller in der
heiligen Kirche.

Von alters her wurde gesagt, dass der
Heilige Geist im Schoß des
mystischen Leibes Christi die
Aufgabe hat, die der Seele im
menschlichen Körper zukommt: Er
gibt ihr das Leben, verleiht ihr eine
lebendige Einheit und ermöglicht
ihre Entfaltung, bis sie die
Vollendung erreicht, die Gott Vater
ihr zugedacht hat. „Die Kirche ist
kein Geflecht aus Dingen und
Interessen, sondern sie ist der
Tempel des Heiligen Geistes, der
Tempel, in dem Gott wirkt, der
Tempel, in dem ein jeder von uns
durch das Geschenk der Taufe ein
lebendiger Stein ist. Das heißt, dass
niemand in der Kirche überflüssig
ist. (...) Niemand ist in der Kirche
nutzlos.“[15]



Insofern sie Glieder desselben
mystischen Leibes sind, können und
müssen die Christen sich gegenseitig
helfen, die Heiligkeit zu erreichen
aufgrund der Gemeinschaft der
Heiligen, die wir im
Glaubensbekenntnis bekennen. Diese
bezieht sich einmal darauf, dass alle
Gläubigen an den magnalia Dei
teilhaben, dem Reichtum Gottes, der
sich uns schenkt im Glauben, in den
Sakramenten und den verschiedenen
geistlichen Gaben. Zum anderen
„bezeichnet dieser Ausdruck auch
die Gemeinschaft zwischen den
heiligen Personen (sancti), also
zwischen denen, die durch die Gnade
mit dem gestorbenen und
auferstandenen Christus vereint
sind“[16]: die Heiligen im Himmel,
die Seelen, die sich im Fegefeuer
läutern, und diejenigen, die auf der
Erde noch die Schlachten des
inneren Lebens schlagen. Wir alle
bilden eine einzige Familie, die
Familie der Kinder Gottes zum Lob



der Heiligsten Dreifaltigkeit. Pflegen
wir diese familiären Beziehungen?

Der hl. Josefmaria fühlte sich sehr
getröstet, wenn er diese
Glaubenswahrheiten betrachtete,
aufgrund derer sich kein Getaufter
allein fühlen kann, weder in seinem
geistlichen Kampf noch in seinen
materiellen Schwierigkeiten. Wir
ersehen seine Sicherheit in
folgendem Punkt aus dem Weg:
„Gemeinschaft der Heiligen. Wie soll
ich dir das erklären? Kennst du die
Bedeutung einer Bluttransfusion für
den Körper? Ungefähr das ist die
Gemeinschaft der Heiligen für die
Seele.“[17] Und kurz danach fügt er
hinzu: „Du wirst deine Pflicht
leichter erfüllen, wenn du an die
Hilfe denkst, die deine Brüder dir
leisten. Und an die Hilfe, die du
ihnen versagst, wenn du nicht treu
bist.“[18]



Fassen wir stets neuen Mut, meine
Töchter und Söhne. Selbst wenn wir
uns einmal irren sollten, auch wenn
wir uns manchmal schwach und
kraftlos im geistlichen Kampf fühlen
– mit der Gnade Gottes ist es immer
möglich, den Weg zur Heiligkeit neu
aufzunehmen. Wir sind von einer
großen Schar Heiliger umgeben, von
Menschen, die Gott treu sind und in
ihrem inneren Leben beständig
beginnen und wieder neu beginnen.

Andererseits brauchen wir nur die
Augen zum Himmel zu erheben. Und
auch das Hochfest, das wir am 15.
August feiern, die leibliche
Aufnahme Mariens in den Himmel,
schenkt uns diese wunderbare
Gewissheit. Im Vertrauen auf die
Mittlerschaft Christi, der immerfort
bei Gott Vater für uns eintritt[19],
welchen Trost, welche Geborgenheit
gewährt uns die Betrachtung unserer
Mutter, die immer und zu aller Zeit
um die Rettung der Christen und



aller Menschen besorgt ist! In Maria
ist die Kirche bereits zu ihrer
Vollkommenheit gelangt, dank derer
sie ohne Flecken und Falten ist[20].
Wir, alle Christgläubigen, müssen
noch kämpfen und uns ganz und gar
von der Sünde fernhalten, um in der
Schlacht um die Heiligkeit zu siegen.
Daher erheben wir unsere Augen zu
Maria, die für die ganze
Gemeinschaft der Erwählten als
Vorbild aller Tugenden leuchtet[21].
Nehmen wir also unsere Zuflucht zu
ihr in allen Widrigkeiten der Kirche
und in unseren persönlichen
Schwierigkeiten. „Mutter! Rufe es
laut, laut! Sie hört dich, sieht dich,
vielleicht bedroht, und sie – deine
heilige Mutter – bietet dir mit der
Gnade ihres Sohnes ihre mütterliche
Hilfe, ihre liebende Zärtlichkeit an:
dann bist du gestärkt zu neuem
Kampfe.“[22]

Dieser Gebetsruf möge von allen
Enden der Erde kraftvoll zum



Himmel aufsteigen, wenn wir am 15.
des Monats die Weihe des Opus Dei
an das Liebenswerte Herz Mariens
erneuern. Eng vereint im Gebet
wollen wir Gott in seiner Güte um
alle Gnaden bitten, die die Welt, die
Kirche und jeder von uns brauchen.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

------------------

[1] Papst Franziskus, Enz. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 38

[2] Ebd., Nr. 40

[3] Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1932, Nr.
91

[4] Benedikt XVI., Apost. Schreiben, 
Porta fídei, 11.10.2011, Nr. 13

[5] Vgl. Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 781-810

[6] 1 Petr 2, 9



[7] Hl. Josefmaria, Homilie, Loyal zur
Kirche, 4.6.1972

[8] Vgl. Mt 13, 24-30; 47-50

[9] Hl. Josefmaria, Homilie, Loyal zur
Kirche, 4.6.1972

[10] Ebd. [11] Paul VI., Feierliches
Glaubensbekenntnis (Credo des
Gottesvolkes), 30.6.1968, Nr. 21

[12] Ebd., Nr. 22

[13] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 19.6.2013

[14] Ebd.

[15] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 26.6.2013

[16] Kompendium des Katechismus
der Katholischen Kirche, Nr. 195

[17] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 544

[18] Ebd., Nr. 549



[19] Vgl. Hebr 7, 25 [20] Vgl. Eph 5, 27
[21] Vgl. Zweites Vatikanisches
Konzil, Dogm. Konst. Lumen gentium,
Nr. 65

[22] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 516

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-pralaten-
august-2013/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-august-2013/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-august-2013/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-pralaten-august-2013/

	Brief des Prälaten (August 2013)

