
opusdei.org

Brief des Prälaten (1.
November 2019)

Ein Pastoralbrief von Msgr.
Fernando Ocariz über die
Freundschaft. “Wir sollten
lernen, uns stets um unsere
Freunde zu kümmern, ohne
jedoch unsere eigenen
Aufgaben zu vernachlässigen”.

09.11.2019

Gott schütze Euch, meine lieben
Töchter und Söhne!

1. Im ersten langen Brief, den ich
Euch geschrieben habe, habe ich die



Beschlüsse des Generalkongresses
zusammengefasst und geschrieben,
dass „die derzeitigen Umstände es
für die Evangelisierung noch
notwendiger machen als zuvor, dem
persönlichen Kontakt Vorrang
einzuräumen. Dieser
Beziehungsaspekt steht im Zentrum
des apostolischen Wirkens, so wie es
der heilige Josefmaria in den
Berichten des Evangeliums vorfand“ 
1.

Bei vielen Begegnungen, die ich mit
Menschen unterschiedlicher Länder
hatte, kamen spontan Überlegungen
und Fragen zur Freundschaft zur
Sprache. Der heilige Josefmaria hat
uns immer wieder an die
menschliche und christliche
Bedeutung dieser Wirklichkeit
erinnert. Außerdem haben wir viele
Zeugnisse darüber, wie er selbst
zahlreiche Freundschaften pflegte,
die er zeit seines Lebens beibehielt.
Wir wissen nur allzu gut, wie er



darauf bestand, dass das wichtigste
Apostolat im Werk das der
Freundschaft und des vertraulichen
Gespräches ist. In diesem Brief
möchte ich einige Aspekte der Lehre
unseres Vaters hinsichtlich dieses
Themas in Erinnerung rufen.

Die Freundschaft Jesu Christi

2. Jesus Christus, vollkommener
Mensch, lebte den menschlichen
Wert der Freundschaft in vollem
Maße. Im Evangelium sehen wir, wie
er von Jugend an freundschaftlichen
Umgang mit den Menschen seiner
Umgebung hatte, denn schon als er
zwölf Jahre alt war, hielten Maria
und Josef es für selbstverständlich,
dass er sich mit einer Gruppe von
Freunden oder Verwandten auf den
Weg machte (vgl. Lk 2,44). Später,
während seines öffentlichen Lebens,
sehen wir unseren Herrn häufig in
den Häusern von Freunden und
Bekannten, sei es als Besucher oder



als Gast bei Tisch: im Haus des Petrus
(vgl. Lk 4,38), bei Levi (vgl. Lk 5, 29),
Simon (vgl. Lk 7,36), Jairus (vgl. Lk
8,41), Zachäus (vgl. Lk 19,5) etc. Wir
finden ihn auch auf der Hochzeit zu
Kana (vgl. Joh 2,1) und zusammen
mit anderen Menschen an den
Kultstätten (vgl. Joh 8,2). Andere
Male widmet er sich nur seinen
Jüngern (vgl. Mk 3,7).

Jedwede Gelegenheit dient dem
Herrn als Anlass, eine
freundschaftliche Beziehung
anzuknüpfen, und oft sehen wir, wie
er mit jedem Einzelnen spricht.
Wenige Minuten des Gespräches
genügten, damit die Frau aus
Samarien sich erkannt und
verstanden fühlte. Und genau
deswegen fragte sie sich: Ist er
vielleicht der Christus? (Joh 4,29).
Nachdem die Emmausjünger Jesus
eine Zeitlang begleitet und sich mit
ihm zu Tisch gesetzt hatten,
erkannten sie die Gegenwart jenes



Freundes, der ihr Herz mit seinem
Wort entzündet hatte (vgl. Lk 24,32).

Häufig widmet der Herr seinen
Freunden mehr Zeit. Das ist der Fall
bei den Geschwistern von Betanien.
Dort, während langer Tage engster
Vertrautheit, „versteht es Jesus,
voller Feingefühl das ermunternde
Wort zu sagen, die Freundschaft mit
Freundschaft zu erwidern. Welche
Gespräche mögen das gewesen sein
im Haus von Betanien, mit Lazarus,
Marta und Maria!“ 2 In diesem Haus
lernen wir auch, dass die
Freundschaft Christi tiefes Vertrauen
erweckt (vgl. Joh 11,21), dass sie voll
Empathie ist und dass sie vor allem
versteht, am Leid Anteil zu nehmen
(vgl. Joh 11,35).

Aber der Moment, in dem der Herr
aus der Tiefe seines Herzens den
Wunsch zeigt, uns seine
Freundschaft anzubieten, ist das
Letzte Abendmahl. In der



Vertrautheit des Abendmahlssaales
sagt Jesus zu den Aposteln: Ich habe
euch Freunde genannt (Joh 5,15). Und
mit ihnen hat er das zu allen gesagt.
Gott liebt uns nicht nur als
Geschöpfe, sondern als Kinder,
denen er in Christus wahre
Freundschaft anbietet. Auf diese
Freundschaft antworten wir, indem
wir unseren Willen mit seinem
vereinen und das tun, was der Herr
möchte (vgl. Joh 15,14).

„Idem velle atque idem nolle –
dasselbe wollen und dasselbe
abweisen – das haben die Alten als
den eigentlichen Inhalt der Liebe
definiert: das Einander-ähnlich-
Werden, das zur Gemeinsamkeit des
Wollens und Denkens führt. Die
Liebesgeschichte zwischen Gott und
dem Menschen besteht eben darin,
dass diese Willensgemeinschaft in
der Gemeinschaft des Denkens und
des Fühlens wächst und so unser
Wollen und Gottes Wille immer mehr



ineinanderfallen, der Wille Gottes
nicht mehr ein Fremdwille ist für
mich, den mir Gebote von außen
auferlegen, sondern mein eigener
Wille aus der Erfahrung heraus, dass
in der Tat Gott mir innerlicher ist als
ich mir selbst. Dann wächst Hingabe
an Gott. Dann wird Gott unser Glück
(vgl. Ps 73[72],23-28).“3

3. Zu wissen, dass wir in echter
Freundschaft mit Jesus verbunden
sind, gibt uns Sicherheit, denn er ist
treu. „Die Freundschaft mit Jesus ist
unverbrüchlich. Er verlässt uns nie,
auch wenn er manchmal zu
schweigen scheint. Wenn wir ihn
brauchen, lässt er sich von uns
finden ( Jer 29,14) und er bleibt an
unserer Seite, wo immer wir auch
hingehen (vgl. Jos 1,9). Denn er
kündigt niemals einen Bund auf. Uns
bittet er, ihn nicht zu verlassen: 
Bleibt in mir und ich bleibe in euch
(Joh 15,4). Wenn wir uns aber
entfernen, bleibt er doch treu, denn er



kann sich selbst nicht verleugnen (2 
Tim 2,13).“4

Diese Freundschaft Jesu zu erwidern
bedeutet, ihn zu lieben, mit einer
Liebe, die die Seele des christlichen
Lebens ist und die das Ziel hat, sich
in allem, was wir tun, zu äußern.
„Wir brauchen ein reiches inneres
Leben, das sicheres Zeichen der
Freundschaft mit Gott und
unerlässliche Bedingung für jede
Arbeit mit den Seelen ist.“ 5 Jedes
Apostolat, jeder Einsatz für die
Menschen hat seinen Ursprung in
dieser Freundschaft mit Gott, die der
Quell der echten christlichen
Nächstenliebe ist. „Wenn ihr in
Freundschaft mit Gott lebt – die erste,
die wir pflegen und intensivieren
müssen –, werdet ihr dahin kommen,
viele und wahre Freunde zu haben
(vgl. Sir 6,17). Die Mühe, die Gott sich
beständig mit uns gegeben hat und
gibt, damit wir in dieser seiner Liebe
bleiben, ist dieselbe, die er sich mit



vielen anderen Menschen geben und
sich dazu unser als Werkzeuge
bedienen möchte.“ 6

Der menschliche und christliche
Wert der Freundschaft

4. Die Freundschaft ist eine
menschliche Wirklichkeit von
großem Reichtum, eine Form
gegenseitiger Liebe zwischen zwei
Menschen, die aufbaut auf dem
Einander-Kennen und der
Kommunikation 7. Es ist eine Art von
„Liebe in beide Richtungen, die
jegliches Gute für die andere Person
wünscht, eine Liebe, die Einheit und
Glück mit sich bringt“ 8. Daher sagt
die Heilige Schrift: Für einen treuen
Freund gibt es keinen Preis, nichts
wiegt seinen Wert auf (Sir 6,15).

Die Nächstenliebe erhebt die
menschliche Fähigkeit zu lieben, und
daher auch die Freundschaft, auf die
übernatürliche Ebene: „Die
Freundschaft ist eine der edelsten



und erhabensten menschlichen
Beziehungen, die von der göttlichen
Gnade gereinigt und verklärt wird.“ 9

Dieses Gefühl kann gelegentlich
spontan auftreten, aber in jedem Fall
muss es durch den Umgang und die
entsprechende Widmung an Zeit
wachsen. „Freundschaft ist nicht
eine flüchtige und vorübergehende
Beziehung, sondern beständig, fest,
treu; sie reift im Laufe der Zeit. Sie ist
eine Beziehung der Zuneigung, die
uns untereinander verbindet, und
zugleich ist sie eine großzügige
Liebe, die uns das Wohl des Freundes
suchen lässt.“ 10

5. Gott bedient sich häufig einer
echten Freundschaft, um sein
Erlösungswerk zu vollbringen. Das
Alte Testament erzählt von der
Freundschaft zwischen dem noch
jungen David und Jonatan, dem
Erbprinzen von Israel. Dieser zögerte
nicht, mit seinem Freund alles, was
er besaß, zu teilen (vgl. 1 Sam 18,4),



und in schwierigen Augenblicken
erinnerte er seinen Vater Saul daran,
wie viel Gutes er dem jungen David
zu verdanken hatte (vgl. 1 Sam 19,4).
Jonatan ging sogar so weit, sein
Anrecht auf den Thron zu riskieren,
um seinen Freund zu schützen, denn
er liebte ihn wie sein eigenes Leben (1 
Sam 20,17). Diese aufrichtige
Freundschaft half den beiden, Gott
treu zu bleiben (vgl. 1 Sam 20,8.42).

Das Beispiel der ersten Christen ist
besonders aussagekräftig. Unser
Vater wies darauf hin, wie „sie
einander liebten, zärtlich und stark,
mit der Liebe, die aus dem Herzen
Christi kommt“ 11. Die gegenseitige
Liebe ist, von Beginn der Kirche an,
das unterscheidende Merkmal der
Jünger Christi (vgl. Joh 13,35).

Ein weiteres Beispiel der ersten
Jahrhunderte des Christentums
finden wir in den Heiligen Basilius
und Gregor von Nazianz. Die



Freundschaft, die sie in der Jugend
schlossen, verband sie ihr ganzes
Leben lang, und selbst heute teilen
sie sich den Festtag im liturgischen
Kalender der Weltkirche. Der heilige
Gregor erzählt, dass „es für beide nur
eine Aufgabe und ein angestrebtes
Ziel gab, nämlich die Tugend, und
wie sie auf die zukünftige Hoffnung
hin leben sollten“ 12. Nicht nur lenkte
ihre Freundschaft sie nicht von Gott
ab, sondern sie führte sie näher zu
ihm: „Wir versuchten, unser Leben
und alle unsere Handlungen gemäß
der Weisung des göttlichen Gebotes
zu führen und spornten uns
gegenseitig im Tugendeifer an.“ 13

6. „In einem Christen, in einem Kind
Gottes, bilden Freundschaft und
Gottesliebe eine einzige Realität: Sie
sind Licht Gottes, das Wärme
spendet.“ 14 Mit Worten, die der
heilige Augustinus an Gott richtete,
kann man sogar sagen, dass es unter
Christen „keine wahre Freundschaft



gibt, wenn Du sie nicht durch die
Liebe miteinander verbindest“ 15.
Andererseits gilt auch: Da die
Nächstenliebe mehr oder weniger
intensiv sein kann und die zur
Verfügung stehende Zeit außerdem
begrenzt ist, ist die Freundschaft
auch eine Wirklichkeit, die mehr
oder weniger tief sein kann. So redet
man schnell davon, sehr befreundet
zu sein oder von einer großen
Freundschaft , was jedoch die
Existenz echter, aber nicht unbedingt
großer oder sehr persönlicher
Freundschaften nicht ausschließt.

Zu Beginn des neuen Jahrtausends
wies der heilige Johannes Paul II.
darauf hin, dass alle apostolischen
Initiativen, die in der Zukunft
entstehen würden, „seelenlose
Apparate“ wären, wenn sie nicht
darauf abzielten, jeden Menschen
aufrichtig zu lieben, damit ich „seine
Freuden und seine Leiden teilen,
seine Wünsche erahnen und mich



seiner Bedürfnisse annehmen und
ihm schließlich echte, tiefe
Freundschaft anbieten kann“ 16.
Unsere Häuser, die für eine große
Katechese da sind, sollen Orte sein,
wo viele Menschen eine aufrichtige
Liebe finden und selbst lernen,
wahre Freunde zu sein.

7. Die christliche Freundschaft
schließt niemanden aus, sie muss
von der Absicht getragen sein, jedem
Menschen gegenüber ein offenes
Herz zu haben. Die Pharisäer
kritisierten Christus, als sei es etwas
Schlechtes, ein Freund der Zöllner
und Sünder zu sein (Mt 11,19). Wir
versuchen, innerhalb unserer
Begrenzung Jesus nachzuahmen, und
„schließen auch niemanden aus, wir
nehmen keinen Menschen von
unserer Liebe in Jesus Christus aus.
Daher müsst ihr eine feste, loyale
und aufrichtige – das heißt
christliche – Freundschaft mit allen
euren Arbeitskollegen pflegen. Mehr



noch, mit allen Menschen, ganz
gleich, welche ihre persönlichen
Umstände sind“ 17.

Christus war voll und ganz in das
gesellschaftliche Gefüge seiner
Umgebung und seiner Zeit integriert.
So hat er uns auch darin Beispiel
gegeben. Wie der heilige Josefmaria
schrieb: „Jesus schränkt sein
Gespräch nicht auf eine kleine,
reduzierte Gruppe ein, er spricht mit
allen. Mit den heiligen Frauen, mit
ganzen Volksscharen, mit den
Vertretern der gehobenen
Gesellschaftsschichten Israels wie
Nikodemus, und mit Zöllnern wie
Zachäus, mit Menschen, die für
fromm gehalten wurden, und mit
Sündern wie der Samariterin, mit
Kranken und Gesunden, mit den
Armen, die er aus ganzem Herzen
liebte, mit Gesetzeslehrern und mit
Heiden, deren Glauben er mehr als
den von Israel lobte, mit Alten und
mit Kindern. Niemandem verweigert



Jesus sein Wort, und es ist ein Wort,
das heilt, das tröstet, das Licht gibt.
Wie oft habe ich sie selbst betrachtet
und betrachten lassen, diese Art des
apostolischen Vorgehens Christi, das
menschlich und göttlich zugleich ist,
das sich auf die Freundschaft und
das vertrauliche Gespräch gründet.“ 
18

Zeichen der Freundschaft

8. Freundschaft führt in besonderer
Weise zu Verständnis, diesem
unverzichtbaren Element der
Nächstenliebe. „Die echte
Freundschaft erfordert nicht zuletzt
das herzliche Bemühen darum, die
Ansichten unserer Freunde zu
verstehen, auch wenn wir sie nicht
teilen oder übernehmen können.“ 19

Auf diese Weise helfen uns unsere
Freunde, Ansichten über das Leben
zu verstehen, die anders sind als
unsere. Sie bereichern unsere innere
Welt, und wenn die Freundschaft tief



ist, erlauben sie uns, die Dinge mit
anderen Augen zu sehen, als wir es
normalerweise tun. Schließlich
handelt es sich um ein echtes 
Nachempfinden dessen, was die
anderen denken und fühlen, das
heißt, wir haben teil an dem, was sie
leben und erleben.

Die Liebe zu den anderen setzt
voraus, dass wir sie anerkennen und
sein lassen, wie sie sind, mit ihren
Problemen, ihren Fehlern, ihrer
persönlichen Geschichte, ihrem
Umfeld und den Momenten, in denen
wir sie näher zu Jesus bringen
können. Um daher eine wahre
Freundschaft aufzubauen, ist es
wichtig, dass wir die Fähigkeit
entwickeln, die Menschen mit Liebe
anzuschauen, bis wir sie mit den
Augen Christi sehen. Das erfordert,
unseren Blick von jedem Vorurteil zu
reinigen, zu lernen, das Gute in allen
Menschen zu entdecken und darauf
zu verzichten, sie nach unserem Bild



formen zu wollen. Damit ein Freund
unserer Zuneigung sicher sein kann,
braucht er nicht bestimmte
Bedingungen zu erfüllen. Als
Christen sehen wir jeden Menschen
vor allem als von Gott geliebtes
Geschöpf. Jede Person ist einzigartig,
und genauso unwiederholbar ist jede
Freundschaftsbeziehung.

Der heilige Augustinus bemerkte,
dass „man nicht allen die gleiche
Medizin anbieten darf, auch wenn
man allen die gleiche Liebe schuldet.
Dieselbe Nächstenliebe gibt den
einen Licht und leidet mit den
anderen (…), manchen gegenüber ist
sie voller Zärtlichkeit und andere
behandelt sie mit Strenge; sie ist
niemandes Feind und aller Mutter“ 
20. Ein Freund sein heißt lernen,
jeden Menschen so zu behandeln,
wie Gott es tut. „Bei der Erschaffung
der Seelen wiederholt sich Gott nicht.
Jeder ist, wie er ist, und man muss
jeden so behandeln, wie Gott ihn



gemacht hat und wie Gott ihn führt.“ 
21 Weil es darum geht, das Wohl des
Mitmenschen zu erkennen und zu
wünschen, bedeutet die
Freundschaft auch, mit den
Freunden und für die Freunde zu
leiden. In den schwierigen
Augenblicken ist es eine große Hilfe,
den Glauben daran zu erneuern, dass
Gott auf seine Weise und in seinem
Rhythmus in der Seele jedes
Menschen wirkt.

9. Freundschaft hat außerdem einen
unschätzbaren sozialen Wert, denn
sie trägt bei zur Harmonie zwischen
den Familienmitgliedern und zur
Schaffung einer gesellschaftlichen
Atmosphäre, die dem Einzelnen
besser gerecht wird. „Aus göttlicher
Berufung“, so schreibt unser Vater,
„lebt ihr mitten in der Welt und teilt
mit den anderen Menschen –
euresgleichen – Freude und
Enttäuschung, Mühe und
Begeisterung, Ziele und Abenteuer.



Wo auch immer ihr seid, auf
sämtlichen Wegen der Erde, bemüht
ihr euch gemäß unserem Geist, mit
allen zusammen zu leben, mit allen
in Beziehung zu treten, um einen
Beitrag zu einer Atmosphäre des
Friedens und der Freundschaft zu
leisten.“ 22

Diese Atmosphäre der Freundschaft,
die jeder in seiner Umgebung
verbreiten soll, ist das Ergebnis
zahlreicher Bemühungen, den
Mitmenschen das Leben angenehm
zu machen. Ein Zugewinn an
Liebenswürdigkeit, Freude, Geduld,
Optimismus, Feingefühl und an allen
Tugenden, die das Zusammenleben
liebenswert machen, ist wichtig,
damit Menschen sich angenommen
fühlen und glücklich sein können: 
Eine süße Rede vermehrt Freunde und
eine redegewandte Zunge vermehrt,
was willkommen ist (Sir 6,5). Der
Einsatz für die Besserung des
eigenen Charakters ist eine



unerlässliche Bedingung, damit
freundschaftliche Beziehungen
leichter entstehen.

Hingegen können bestimmte Arten,
sich auszudrücken, eine Atmosphäre
der Freundschaft stören oder sie
erschweren. Wenn wir zum Beispiel
die persönliche Meinung zu
kategorisch darlegen und den
Anschein erwecken, als hielten wir
die eigenen Vorstellungen für die
einzig richtigen, oder wenn wir uns
nicht aktiv für das interessieren, was
die anderen sagen, dann führt eine
solche Haltung dazu, dass wir uns in
uns selbst verschließen. Manchmal
offenbaren diese Verhaltensweisen
die Unfähigkeit zu unterscheiden
zwischen dem, was der freien
Meinung überlassen ist, und
anderem, was es nicht ist, oder die
Schwierigkeit, Themen zu
relativieren, bei denen es keine
Einheitslösungen gibt.



10. Die christliche Sorge um die
anderen entsteht aus unserer
Verbindung mit Christus und aus
unserer Identifikation mit der
Aufgabe, zu der er uns berufen hat:
„Wir sind für die Vielen da: wir
verschließen uns niemals, wir leben
im Angesicht der Menge und tragen
tief in der Seele jene Worte unseres
Herrn Jesus Christus: Ich habe
Mitleid mit diesen Menschen, sie sind
schon drei Tage bei mir und haben
nichts mehr zu essen ( Mk 8,2)“23.

Es braucht Zeit und Aufmerksamkeit,
die Bande, die uns mit Freunden
verbinden, zu festigen, und es ist
häufig nötig, auf Bequemlichkeiten
zu verzichten oder von persönlichen
Vorlieben abzusehen. Für einen
Christen bedeutet es vor allem Gebet,
in der Gewissheit, dass wir dort die
wahre Energie finden, die fähig ist,
die Welt zu verändern. „Damit diese
unsere Welt dem Wege Christi folgt –
dem einzigen, der sinnvoll ist –, muss



uns mit unseren Mitmenschen eine
loyale Freundschaft verbinden, die
nur auf der Grundlage einer loyalen
Freundschaft mit Gott entstehen
kann.“ 24

Aufrichtige Freundschaft

11. „Der wahre Freund kann für
seinen Freund nicht zwei Gesichter
haben – vir duplex animo inconstans
est in omnibus viis suis (Jak 1,8) – der
Falsche ist ein Mensch mit zwei
Seelen, unbeständig auf all seinen
Wegen. Wenn die Freundschaft loyal
und aufrichtig ist, verlangt sie
Verzicht, Stärke, gegenseitige Hilfe,
echte und erlaubte Dienste. Ein
Freund ist stark und aufrichtig in
dem Maß, in dem er mit
übernatürlicher Klugheit großzügig
an die anderen denkt und bereit ist
zu persönlichen Opfern.“ 25

Freundschaft ist immer gegenseitig,
sie ist ehrlicher Austausch von
beiden Seiten; jeder übermittelt seine



eigene Erfahrung, und so lernen
beide voneinander.

Freunde teilen die Freuden
miteinander wie der Hirt, der das
verlorene Schaf wiederfand (vgl. Lk
15,6), und wie die Frau, die die
Drachme fand, die sie verloren hatte
(vgl. Lk 15,9). Außerdem teilen sie
Wünsche und Pläne und auch die
Sorgen. Freundschaft zeigt sich in
erster Linie in der Hilfsbereitschaft,
die wir bei jenem Mann sehen, der
sich an Jesus wandte und ihn um die
Gesundheit für einen Knecht seines
Freundes, des Hauptmanns, bat (vgl. 
Lk 7,6). Vor allem hat echte
Freundschaft das Ziel, die Größe der
Freundschaftsliebe Jesu
nachzuahmen: Es gibt keine größere
Liebe, als wenn einer sein Leben für
seine Freunde hingibt (Joh 15,13).

12. Manchmal gelingt es jemandem
aus einer gewissen Zurückhaltung
oder Ängstlichkeit heraus nicht,



anderen seine ganze Zuneigung zu
zeigen, obgleich er es gerne wollte.
Dieses Hindernis zu überwinden,
diese Angst zu verlieren, kann Gott
wunderbar nutzen, um seine Liebe
über die Freunde auszugießen:
„Echte Freundschaft besteht aus
aufrichtiger gegenseitiger Liebe, die
die Freiheit und das Innerste beider
schützt.“ 26 In diesem Sinne weist der
heilige Thomas darauf hin, dass
wahre Freundschaft sich nach außen
manifestieren muss, sie verlangt „die
Gegenseitigkeit der Liebe, denn der
Freund ist Freund für den Freund“ 27.

Ehrlich jemandem unsere
Freundschaft anzubieten setzt eine
gewisse Risikobereitschaft voraus,
denn es ist möglich, dass sie nicht
erwidert wird. Im Leben des Herrn
zeigt sich diese Erfahrung, als der
reiche junge Mann es vorzieht, einen
anderen Weg zu gehen (vgl. Mk
10,22), oder als Jesus beim Abstieg
vom Ölberg über Jerusalem weint im



Gedanken an diejenigen, deren Herz
verhärtet ist (vgl. Lk 19,41).
Angesichts dieser Erfahrungen – die
früher oder später auftauchen
können – muss man die Angst
überwinden, ein weiteres Mal das
Risiko einzugehen, so wie es auch
Christus mit jedem von uns macht.
Das heißt, diese Verwundbarkeit
anzunehmen, immer wieder diesen
ersten Schritt zu tun, ohne etwas
dafür zu erwarten, mit dem Blick auf
das große Gut einer ehrlichen
Freundschaft, die so gewonnen
werden kann.

13. Mit dem Ziel, eine geeignete
Atmosphäre zu schaffen, in der
fruchtbare Freundschaften wachsen
können, sollten wir auch die
persönliche Spontaneität und die
Eigeninitiativen in Familie und
Gesellschaft fördern. Diese beiden
Merkmale – Spontaneität und
Initiative – entstehen aus
Unbeweglichkeit und Trägheit nicht



in jedem Umfeld. Es ist nötig, die
Menschen anzuregen, sich so zu
geben, wie sie sind. Das führt
logischerweise zu einem Pluralismus,
den „wir lieben und fördern müssen,
auch wenn die Unterschiedlichkeit
bisweilen eine Herausforderung sein
kann. Wer die Freiheit liebt, dem
gelingt es, das Positive und
Liebenswerte im Denken anderer in
vielen Bereichen zu entdecken“ 28.
Denjenigen wertzuschätzen, der
anders ist oder anders denkt, ist eine
Haltung, die innere Freiheit und
einen offenen Blick erkennen lässt –
zwei Aspekte echter Freundschaft.

Andererseits sieht Freundschaft –
wie die Liebe, deren Ausdruck sie ist
– nicht in jedem Fall gleich aus. Nicht
mit allen Freunden teilt man seine
eigene innere Welt. So ist zum
Beispiel die Freundschaft zwischen
Eheleuten, zwischen Eltern und
Kindern – zu welcher der heilige
Josefmaria so eindringlich riet –, die



Freundschaft zwischen Geschwistern
oder Kollegen nicht von gleicher Art.
Bei jeder von ihnen findet eine
Mitteilung bestimmter innerer
Räume statt, die der jeweiligen
Beziehung entspricht. Es ist kein
Mangel an Aufrichtigkeit oder
freundschaftlicher Tiefe, diese
unterschiedlichen Grade des engen
Vertrautseins zu achten. Ganz im
Gegenteil, es ist eine Voraussetzung,
die die wahre Natur der jeweiligen
Beziehung schützt.

Freundschaft und Brüderlichkeit

14. Der selige Alvaro del Portillo
schrieb, dass „für die, die Gott lieben,
das Bewusstsein der Kindschaft und
der freundschaftliche Umgang mit
Gott untrennbar zusammen
gehören“ 29. So besteht auch in
ähnlicher Weise eine enge Beziehung
zwischen Brüderlichkeit und
Freundschaft. Die Brüderlichkeit
wird von einer einfachen, auf der



gemeinsamen Kindschaft
beruhenden Beziehung zu einer
Freundschaft aus Zuneigung
zwischen Geschwistern, mit allem,
was das an gegenseitigem Interesse,
Verständnis, Austausch,
aufmerksamer, feinfühliger
Unterstützung und materieller Hilfe
einschließt.

In diesem Sinn drängt es auch die in
der gemeinsamen Berufung zum
Werk wurzelnde Brüderlichkeit, sich
in einer Freundschaft auszudrücken,
die ihre Reife erreicht, wenn das Gut,
das man für den anderen wünscht,
sein Glück, seine Treue und seine
Heiligkeit ist. Zugleich ist diese
Freundschaft nicht eine „besondere“,
im Sinn von ausschließlich oder
ausschließend, sondern sie ist immer
für die anderen offen, auch wenn
durch die Begrenzungen von Raum
und Zeit keine gleiche Intensität der
Kommunikation und des Umgangs
mit allen möglich ist.



„Mit ausgesuchter Nächstenliebe –
die ein Charakteristikum im Werk
Gottes ist – helfen wir einander, die
eigene Heiligkeit und die Heiligkeit
der anderen zu leben und zu lieben;
wir fühlen uns stark mit jener Stärke
der Spielkarten, die sich allein nicht
aufrecht halten können, die jedoch,
wenn sie sich gegenseitig stützen,
feste, uneinnehmbare Burgen
bilden.“ 30 So ist die Liebe, die uns
untereinander eint, dieselbe, die das
Werk eint.

15. Die Freundschaft stellt eine
Stütze und einen beständigen
Antrieb für die gemeinsame Aufgabe
dar. Mit unseren Geschwistern teilen
wir unsere Freuden und Pläne,
unsere Sorgen und Wünsche, obwohl
es natürlich Aspekte in der
persönlichen Gottesbeziehung gibt,
die, zumindest im Normalfall, der
geistlichen Leitung vorbehalten
bleiben. Dasselbe ist der Fall bei der
Freundschaft zwischen den



Eheleuten, zwischen Eltern und
Kindern und, ganz allgemein,
zwischen guten Freunden.

Das Bemühen, den anderen das
Leben angenehm zu machen, ist ein
schöner Teil unseres Alltags. Auf
diesem Gebiet werden wir kaum
übertreiben, wenn wir mit gesundem
Menschenverstand und
übernatürlichem Sinn vorgehen.
Ganz im Gegenteil, handelt es sich
doch um ein grundlegendes Element
des Weges zur Heiligkeit. „Es macht
mir nichts aus, es immer neu zu
sagen: Alle Menschen brauchen
warmherzige Liebe, und auch wir im
Werk brauchen sie. Bemüht euch
darum, dass die Zuneigung zu euren
Geschwistern ohne Sentimentalität
immer größer wird. Jede
Angelegenheit eines meiner Kinder
muss wirklich ganz die unsere sein.“ 
31 An solch eine warmherzige
Zuneigung erinnern sich besonders
diejenigen, die mit unserem Vater



zusammen gelebt haben. Eine Liebe,
die ihn dazu drängte, für jede seiner
Töchter und jeden seiner Söhne das
Beste zu wollen, und die ihn zugleich
antrieb, ihre Freiheit entschieden zu
achten.

16. Die herzliche Liebe unter
Geschwistern, die Nächstenliebe ist,
führt einerseits dazu, sie mit den
Augen Christi zu sehen und stets neu
ihren Wert zu entdecken. Und
andererseits spornt sie an, zu
wünschen, dass sie besser, heiliger
werden. Der heilige Josefmaria riet
uns: „Habt immer ein sehr großes
Herz, das Gott und die Mitmenschen
liebt. Ich bitte Gott häufig darum,
dass er mir ein Herz nach seinem
Maß geben möge. An erster Stelle,
um mich mehr mit ihm selbst zu
erfüllen, und dann, um alle
Menschen zu lieben, ohne je schlecht
über sie zu sprechen. Vielmehr
versuche ich ihre Fehler zu
verstehen und zu entschuldigen,



denn ich darf auch nicht vergessen,
wie sehr Gott mich erträgt. Dieses
Verständnis, das echte Liebe ist, zeigt
sich auch in der brüderlichen
Zurechtweisung, immer wenn sie
nötig ist, weil sie ein durch und
durch übernatürliches Mittel ist, um
den Menschen in unserer Umgebung
zu helfen.“ 32 Die brüderliche
Zurechtweisung wird aus Liebe
erteilt. Sie beweist, dass wir
möchten, dass die anderen wirklich
glücklich werden. Manchmal kann es
schwerfallen, sie zu erteilen, und
auch deswegen sind wir dankbar
dafür.

17. Das persönliche Glück hängt
nicht von unseren Erfolgen ab,
sondern von der Liebe, die wir
empfangen, und von der Liebe, die
wir schenken. „Die Liebe zu unseren
Brüdern und Schwestern gibt uns die
Sicherheit, die wir brauchen, um den
wunderschönen Kampf der Liebe
und des Friedens weiterhin zu



führen: in hoc pulcherrimo caritatis
bello! Versuchen wir, allen Menschen
die Liebe Christi zu bringen, ohne
irgendwelche Sprachen, Nationen
oder gesellschaftlichen Umstände
auszuschließen.“ 33 Wissen wir doch,
wie sehr unserem Vater der Satz der
Heiligen Schrift gefiel: Frater qui
adiuvatur a fratre quasi civitas firma
(Vg. Spr 18,19), der Bruder, dem sein
Bruder hilft, gleicht einer
ummauerten Stadt.

Während der letzten Beisammensein,
die Don Javier mit uns verbrachte,
sagte er häufiger: „Habt einander
sehr gern!“ Das war ein Aufruf, der
wie immer ein Echo der Anliegen
unseres Vaters war: „Wie
eindringlich predigte der Apostel
Johannes das mandatum novum – das
neue Gebot! – Liebt einander! – Ich
möchte vor euch auf die Knie fallen –
das wäre keine Pose, mein Herz
verlangt wirklich danach! – und euch
um der Liebe Gottes willen bitten,



dass ihr einander liebt, einander
helft und die Hand reicht und euch
gegenseitig zu vergeben versteht. –
Darum: Weg mit dem Hochmut! Habt
Mitgefühl füreinander! Habt Liebe
zueinander! Helft euch gegenseitig
durch das Gebet und durch
aufrichtige Freundschaft.“ 34

Ein Apostolat der Freundschaft
und des vertraulichen Gesprächs

18. Seit den ersten Jahren des Opus
Dei lehrte der heilige Josefmaria, auf
welche konkrete Art und Weise Gott
uns einlädt, das Evangelium mitten
in der Welt zu verkünden: „Eure
Aufgabe ist es, die Menschen zu Gott
zu führen: mit dem passenden Wort,
das ihnen apostolische Horizonte
eröffnet, mit einem klugen Rat, der
ihnen hilft, ein Problem aus
christlicher Perspektive anzugehen,
mit dem liebenswürdigen Gespräch,
das ihnen eröffnet, wie sie die
Nächstenliebe leben können – eben



durch ein Apostolat, das ich einmal
das der Freundschaft und des
vertraulichen Gespräches genannt
habe.“ 35

Die echte Freundschaft – wie die
Nächstenliebe, die ihre menschliche
Dimension ins Übernatürliche erhebt
– ist in sich ein Wert, sie ist kein
Mittel oder Instrument, um sich
Vorteile im gesellschaftlichen Leben
zu verschaffen, auch wenn sie solche
mit sich bringen kann (ebenso wie
Nachteile). Unser Vater, der uns
anspornt, mit vielen Menschen
befreundet zu sein, warnt uns
gleichzeitig: „Meine Töchter und
Söhne, ihr werdet sicherlich die
Freundschaft nicht als Taktik
einsetzen, um in die Gesellschaft
einzudringen, das würde der
Freundschaft den Wert nehmen, den
sie in sich selbst hat; denn sie ist die
erste und unmittelbarste Forderung
der menschlichen Brüderlichkeit. Als
Christen haben wir die



Verpflichtung, sie unter den
Menschen zu fördern, so verschieden
sie auch voneinander sein mögen.“ 36

Die Freundschaft hat einen Wert in
sich , weil sie ehrliche Sorge um den
anderen zeigt. Daher ist „die
Freundschaft selbst Apostolat, sie ist
Dialog, in dem wir Licht geben und
empfangen, in dem Projekte
entstehen, da wir einander
Horizonte öffnen. Wir freuen uns
über das Schöne und stützen
einander in schwierigen Situationen.
Wir verbringen eine schöne Zeit
miteinander, denn Gott möchte, dass
wir glücklich sind.“ 37

Wenn eine Freundschaft so ist – loyal
und aufrichtig –, dann geht es nicht
an, sie zu instrumentalisieren. Ein
Freund möchte einfach dem anderen
das Gute mitteilen, das er in seinem
Leben erfährt. Gewöhnlich werden
wir das tun, ohne darüber
nachzudenken, mit dem Beispiel, der



Freude und dem Wunsch, nützlich zu
sein, der seinen Ausdruck in vielen
kleinen Gesten findet. Und dennoch
„bedeutet die Wertschätzung des
Zeugnisses nicht, dass das Wort zum
Schweigen gebracht werden muss.
Warum nicht über Jesus sprechen,
warum nicht den anderen erzählen,
dass er uns die Kraft zum Leben gibt,
dass es schön ist, mit ihm zu
sprechen, dass es uns guttut, über
seine Worte zu meditieren?“ 38 Mit
Natürlichkeit mündet die
Freundschaft so in das persönliche
vertrauliche Gespräch, das voller
Feingefühl und Achtung vor der
Freiheit des anderen gerade die
Konsequenz der Echtheit dieser
Freundschaft ist.

19. Ihrer Natur nach bringt die
Freundschaft es mit sich, dass man
viele Augenblicke zusammen
verbringt, sei es beim Gespräch auf
einem Spaziergang, in einer
Tischrunde oder beim Sport, bei



einem Ausflug, einem gemeinsamen
kulturellen Hobby. Freundschaft
erfordert in jedem Fall Widmung an
Zeit, um miteinander umgehen und
sich unterhalten zu können; ohne
Gespräch gibt es keine Freundschaft.
„Wenn ich mit dir vom ›Apostolat der
Freundschaft‹ spreche, dann meine
ich eine persönliche Freundschaft,
die opferfreudig ist und aufrichtig,
eine Freundschaft von Du zu Du, von
Herz zu Herz.“ 39 Wenn eine
Freundschaft echt ist, wenn die Sorge
um die andere Person ehrlich und
ein Thema unseres Gebetes ist, dann
gibt es keine gemeinsam verbrachten
Momente, die nicht apostolisch
wären, denn alles ist
ununterscheidbar Freundschaft und
Apostolat.

„Daher die ungeheure göttliche, aber
nicht weniger menschliche
Bedeutung der Freundschaft. Noch
einmal sage ich euch das Gleiche, wie
ich es seit dem Beginn unseres



Werkes immer getan habe: Seid
Freunde eurer Freunde, aufrichtige
Freunde, so werden euer Apostolat
und eure Gespräche fruchtbar sein.“ 
40 Es geht nicht darum, Freunde zu
haben, um Apostolat zu machen,
sondern die Liebe Gottes soll unsere
freundschaftlichen Beziehungen
durchdringen, so dass sie wahrhaft
Apostolat sind.

20. Die Geburt einer Freundschaft
ähnelt in vielerlei Hinsicht einem
unerwarteten Geschenk, für das aber
auch Geduld nötig ist. Manchmal
kann aufgrund von schlechten
Erfahrungen oder Vorurteilen eine
persönliche Beziehung mit einem
Bekannten längere Zeit brauchen,
ehe sie zu einer Freundschaft wird.
Ebenso können Furcht, menschliche
Rücksichtnahme oder eine Haltung
übertriebener Vorsicht diesen Schritt
erschweren. Da ist es gut, sich in die
Lage des anderen zu versetzen und
geduldig zu sein. Wir sollten uns



Christus zum Vorbild nehmen, der
„bereit ist, mit allen zu sprechen,
sogar mit dem, der wie Pilatus von
der Wahrheit nichts wissen möchte“ 
41.

Es gibt viele legitime Arten der
Evangelisierung; im Werk ist das
wichtigste Apostolat immer das der
Freundschaft. So hat es uns unser
Vater beigebracht: „Man kann mit
Fug und Recht sagen, Kinder meiner
Seele, dass die Arbeit des Opus Dei
die größte Frucht bringt durch das
persönliche Apostolat seiner
Mitglieder, mit ihrem Beispiel und
der loyalen Freundschaft mit ihren
Berufskollegen, in der Universität
oder in der Fabrik, im Büro, im
Bergwerk oder auf dem Feld.“ 42 Wir
sollten lernen, uns stets um unsere
Freunde zu kümmern, ohne jedoch
unsere eigenen Aufgaben zu
vernachlässigen.



21. Häufig wird unser
freundschaftlicher Umgang
außerdem durch das korporative
Apostolat ergänzt, das in unseren
Zentren und an anderen
Einsatzorten unserer apostolischen
Arbeit ausgeübt wird. „Diese
Freundschaft, die Beziehung zu
einem von euch, wird dann dadurch
erweitert, dass diese Person,
nachdem sie zum ersten Mal in ein
Haus des Opus Dei gekommen ist,
aus Zuneigung und Sympathie
häufiger kommt, nicht zuletzt, weil
man ihr gesagt hat, dass sie es als ihr
eigenes, als ihr Haus, betrachten soll.
Hinzu kommt dann natürlicherweise
die Freundschaft mit denen, die sie
in diesem unserem Zuhause kennen-
und schätzen lernt.“ 43

22. Zu diesem Apostolat der
Freundschaft gehört auch das
Apostolat ad fidem mit Menschen, die
nicht unseren Glauben haben:
„Meine Töchter und Söhne! Ihr



braucht Glauben, einen starken
Glauben, einen lebendigen Glauben,
der seinen Ausdruck in der
Nächstenliebe findet, veritatem
facientes in caritate (vgl. Eph 4,15).
Bewahrt diese Einstellung in eurem
Umgang mit den getrennten Brüdern
und mit den Nichtchristen. Mit allen
Liebe, mit allen Nächstenliebe, mit
allen Freundschaft. Niemanden von
denen, die in unsere
körperschaftlichen Einrichtungen
gekommen sind, haben wir jemals
wegen seiner religiösen
Überzeugungen belästigt; mit
niemandem sprechen wir über
unseren Glauben, wenn er es nicht
möchte.“ 44

* * *

23. Auf diesen Seiten wollte ich Euch
daran erinnern, wie sehr wir alle
Freundschaft brauchen, dieses
Gottesgeschenk, das uns Trost und
Freude gibt. „Gott hat den Menschen



so geschaffen, dass er
notwendigerweise mit anderen die
Gefühle seines Herzens teilen muss.
Wenn ihn irgendetwas erfreut hat,
verspürt er in sich den Drang, zu
singen und zu lächeln, andere an
seinem Glück teilhaben zu lassen, auf
welche Art auch immer. Wenn seine
Seele von Schmerz erfüllt ist, sehnt
er sich auch nach einer Atmosphäre
des Schweigens in seiner Umgebung,
die ihm zeigt, dass die anderen ihn
verstehen und respektieren. Der
Mensch, wir alle, meine Töchter und
Söhne, verspüren die Notwendigkeit,
uns gegenseitig zu stützen, um auf
unserem Lebensweg voranzugehen,
unsere Wünsche zu verwirklichen,
die Schwierigkeiten zu überwinden,
den Erfolg unseres Einsatzes zu
genießen. Darauf beruht die enorme
menschliche wie auch göttliche
Bedeutung der Freundschaft.“ 45

Die ersten jungen Männer, die sich in
den 30er Jahren dem Werk näherten,



fanden im Umfeld unseres Vaters ein
echtes Klima der Freundschaft vor.
Das war das Erste, das sie anzog und
in schwierigen Augenblicken
zusammenhielt. Freundschaft
vervielfältigt die Freuden und bietet
Trost im Leiden. Die Freundschaft
des Christen wünscht für die
Menschen seiner Umgebung das
größte Glück, die Beziehung zu
Christus. Bitten wir, wie es der
heilige Josefmaria tat: Jesus, forme
unser Herz nach deinem Herzen !46

Das ist der Weg. Nur wenn wir von
den Gefühlen Christi erfüllt sind – 
Seid untereinander so gesinnt, wie es
dem Leben in Christus Jesus
entspricht (Phil 2,5) –, können wir
durch unsere Freundschaft diese
große Freude in unser Zuhause, an
unseren Arbeitsplatz und an alle
Orte bringen, wo wir uns befinden.

In Liebe segnet Euch

Euer Vater



Rom, 1. November 2019

Hochfest Allerheiligen

1 Hirtenbrief, 14.2.2017, Nr. 9.

2 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965, Nr.
10.

3 Benedikt XVI., Enzyklika Deus
Caritas est, 25.12.2005, Nr. 17.

4 Papst Franziskus, Nachsynodales
apostol. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 154.

5 Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1943, Nr.
8.

6 Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
70.



7 Vgl. Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologica, II-II, q. 23, a. 1, c.

8 Hl. Papst Johannes Paul II.,
Ansprache vor Studenten in Manila,
18.2.1981.

9 Benedikt XVI., Audienz, 15.9.2010.

10 Papst Franziskus, Nachsynodales
apostol. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 152.

11 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
225.

12 Hl. Gregor von Nazianz, Predigt
43.

13 Ebd.

14 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 565.

15 Hl. Augustinus, Bekenntnisse, 4, 7.



16 Hl. Johannes Paul II., Apostol.
Schreiben Novo millennio ineunte,
6.1.2001, Nr. 43.

17 Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1951, Nr.
30.

18 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 10.

19 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 746. Vgl. Der Weg, Nr.
463.

20 Hl. Augustinus, Die Katechese für
Anfänger, 15, 23.

21 Hl. Josefmaria, Brief 8.8.1956, Nr.
38.

22 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 2.

23 Hl. Josefmaria, Brief 31.5.1954, Nr.
23.

24 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 943.



25 Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
71.

26 Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 14.

27 Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologica, II-II, q. 23, a. 1, c.

28 Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 13.

29 Sel. Alvaro, „Zur Einführung“, in 
Freunde Gottes.

30 Hl. Josefmaria, Brief 29.9.1957, Nr.
76.

31 Worte des hl. Josefmaria, vom sel.
Alvaro zitiert in Familienbriefe, I, Nr.
115.

32 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 10/1972.

33 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 29.2.1964.

34 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 454.



35 Hl. Josefmaria, Brief 24.3.1930, Nr.
11.

36 Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
54.

37 Hirtenbrief, 9.1.2018, Nr. 14.

38 Papst Franziskus, Nachsynodales
apostol. Schreiben Christus vivit,
25.3.2019, Nr. 176.

39 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 191.

40 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 16.

41 Ebd., Nr. 12.

42 Hl. Josefmaria, Brief 11.3.1940, Nr.
55.

43 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1942,
Nr. 18.

44 Hl. Josefmaria, Brief 24.10.1965,
Nr. 62.



45 Ebd., Nr. 16.

46 Vgl. Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 813.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/brief-des-praelaten-1-
november-2019/ (10.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-praelaten-1-november-2019/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-praelaten-1-november-2019/
https://opusdei.org/de-ch/article/brief-des-praelaten-1-november-2019/

	Brief des Prälaten (1. November 2019)

