
opusdei.org

Begegnungen mit
Josemaría Escrivá

Meistens erzählte der Priester
Alfons Par seine Erlebnisse mit
dem Gründer des Opus Dei in
kleinen Gruppen, die auch
immer wieder von seiner
Arbeit als Priester einer der
ersten Jahrgänge und Pionier
der Arbeit des Werkes in
Deutschland hören wollten. Als
er am 1. November 2002
plötzlich verstarb, hatte er sein
50jähriges Priesterjubiläum, 50
Jahre apostolische Arbeit in
Deutschland und die
Heiligsprechung des Vaters
erleben dürfen.



19.01.2002

Dr. Alfons Par schrieb diese
Erinnerungen für das Buch
"Josemaría Escrivá - Profile einer
Gründergestalt" nieder, das
anläßlich des 100. Geburtstages
des heiligen Josefmaria erschien.
Meistens erzählte er diese und
andere Erlebnisse mit dem
Gründer des Opus Dei in kleinen
Gruppen, die auch immer wieder
von seiner Arbeit als Priester einer
der ersten Jahrgänge und Pionier
der Arbeit des Werkes in
Deutschland hören wollten. Als er
am 1. November 2002 plötzlich
verstarb, hatte er sein 50jähriges
Priesterjubiläum, 50 Jahre
apostolische Arbeit in Deutschland
und die Heiligsprechung des Vaters
erleben dürfen.



»Komm, du Halunke, ich will dich
hypnotisieren!« Mit diesen
überraschenden Worten, scherzhaft
ausgesprochen und begleitet von
einem gewinnenden Lächeln, hat
mich Josemaría Escrivá, der Gründer
des Opus Dei, bei meiner ersten
Begegnung mit ihm begrüßt und
umarmt, als ich ihm an einem
Nachmittag Anfang Juni 1945 von
Juan B. Torelló, dem Leiter des Opus-
Dei-Zentrums »El Palau« in
Barcelona vorgestellt wurde.

»El Palau« war eine apostolische
Einrichtung für Studenten in der
Calle Balmes. Ich bin zum ersten Mal
zu Weihnachten 1943 dorthin
gekommen, begleitet von einem
befreundeten Kommilitonen, der
bereits Mitglied des Opus Dei war. Er
hat mich dort eingeführt. Für
gewöhnlich trafen wir uns dort
nachmittags. Es war eine Gruppe von
etwa 20 bis 30 Studenten, die mit
einer gewissen Regelmäßigkeit diese



Wohnung besuchten. Im
Studierraum herrschte absolute
Stille, und wir arbeiteten fleißig mit
den Büchern bis etwa 18 Uhr. Dann
gab es eine »Merienda« (eine Scheibe
Brot mit Schokolade o.ä. und
Limonade), für die jeder etwas
mitbrachte. Danach konnten wir an
einer »Meditation« in der kleinen
Hauskapelle teilnehmen. In der Regel
las jemand einige Punkte aus dem
Buch »Der Weg« vor – dazwischen
Momente der Stille – als Anregung
und geistliche Impulse für das
persönliche Gebet. Die einzelnen
Punkte aus »Der Weg« haben mich
von Anfang an gepackt und zum
Wachstum meines inneren Lebens
beigetragen. Nach der Betrachtung
gab es einmal in der Woche einen
Bildungskreis. Er wurde von einem
älteren Studenten gehalten, der
Mitglied des Opus Dei war. Es
wurden Themen behandelt, die uns
halfen, den Alltag mit christlichem
Geist zu erfüllen und in unserem



normalen Leben als Studenten die
natürlichen und übernatürlichen
Tugenden zu entfalten: Freundschaft,
Geist des Dienens, Ausnutzung der
Zeit, Leben aus dem Glauben,
Nächstenliebe, Gebet als Kinder
Gottes, Heiligung des Studiums,
Sorge um die anderen, Apostolat …
Die Atmosphäre von »El Palau« war
sehr familiär, freundlich und
angenehm. Sie gefiel mir, und ich
fühlte mich dort sehr wohl, selbst
wenn die Anforderungen, die an uns
gestellt wurden, sehr hoch waren
und manchmal sogar etwas
unbequem oder unangenehm. So
hörten wir bei der Betrachtung Sätze
wie: »Du betest, tötest dich ab,
arbeitest in tausend Dingen des
Apostolates, aber du studierst nicht.
Wenn du dich nicht änderst, dienst
du niemandem. Das Studieren, die
jeweilige Berufsausbildung, ist unter
uns eine schwere Pflicht« und »Wenn
es dir zukommt, Gott mit deiner
Intelligenz zu dienen, ist Studieren



für dich eine ernste
Verpflichtung« (Der Weg, 334 und
336). Dazu kamen Besuche bei armen
und kranken Menschen, Einkehrtage
und so weiter. Auf diese Weise lernte
ich den Geist des Opus Dei kennen,
eine Spiritualität, die darauf
ausgerichtet ist, Menschen zu
Christus zu führen und ihnen zu
zeigen, wie diese Vereinigung mit
Gott in Christus mitten in der Welt
möglich ist, in den normalen
Umständen eines Christen, der die
Welt liebt und sich von ihr nicht
trennen will. Diese für mich damals
neue innere Sehweise faßte Wurzeln
in meinem Herzen und wuchs
langsam, aber beständig. Am 29.
April 1945 war es so weit. Der
Entschluß, Gott mitten in der Welt zu
dienen durch die Heiligung des
Alltags und der beruflichen Arbeit
und diese als Mittel des Apostolates
zu gestalten, war in meinem Herzen
reif und fest genug geworden, so daß
Gott mir die Kraft verlieh, seiner



rufenden Gnade Folge zu leisten. Ich
schrieb Escrivá einen Brief, in dem
ich um die Aufnahme in das Opus
Dei als Numerarier-Mitglied bat. Ich
war damals 22 Jahre alt, ein
begeisterter Student der technischen
Disziplinen und ein
leidenschaftlicher Sportler.

Ein paar Wochen später (etwa
Anfang Juni 1945) sagte mir Juan B.
Torelló: »Morgen kommt der
Gründer. Etwa um 15 Uhr ist er hier.
Bitte sei pünktlich!« Ich kannte den
Gründer bisher nur von einem Foto.
Danach schien er ein fröhlicher
Priester zu sein. Trotzdem war ich
sehr gespannt und sah dem
Augenblick meiner ersten Begegnung
mit ihm mit großer Aufregung
entgegen. Der Gründer, dachte ich,
was für eine wichtige Person! Als ich
am nächsten Tag pünktlich das
kleine Wohnzimmer betrat, waren
schon weitere acht junge Studenten
im lebendigen und fröhlichen



Gespräch mit dem Gründer
zusammen. »Vater, das ist Alfons«,
stellte mich Torelló dem Gründer
vor. Und so kam es, daß er mich mit
einem festen, freundlichen Blick
begrüßte und mit den Worten
»Komm, du Halunke, ich will dich
hypnotisieren!« umarmte.

Damals zirkulierte in Barcelona das
Gerede, daß Escrivá so viele junge
Leute für das Opus Dei gewinne, weil
er die jungen Leute hypnotisiere. So
machte er sich mit seinem typischen
Humor darüber lustig. Die Art und
Weise, wie er diese Worte sprach,
echt, natürlich, spontan, ohne jede
Affektiertheit, dazu sein liebevoller
Blick, die Umarmung haben mein
Herz erobert. In der Tat, in diesem
Moment waren alle meine inneren
Hemmungen und Beklemmungen
wie weggeblasen. An deren Stelle
machte sich ein kindliches Vertrauen
breit. Ich spürte deutlich: Hier hast
du einen neuen Vater (meinen Vater



hatte ich während des Bürgerkrieges
verloren), du kannst dich ihm ohne
Wenn und Aber anvertrauen. Es ist
schwer zu beschreiben, wie es so
schnell geschehen konnte. Es war
herrlich! – Ich merkte: Ich bin sein
geistlicher Sohn! Dieser erste
Eindruck hat sich im Laufe meiner
späteren Begegnungen mit ihm
immer wieder bestätigt und vertieft.
In dieser ersten Begegnung habe ich
es mit Händen greifen können, daß
das Opus Dei in der Tat eine
geistliche Familie war und ist, mit
einem gemeinsamen Geist selbst in
der breitesten menschlichen
Verschiedenheit seiner Mitglieder.

Kehren wir wieder zu meiner ersten
Begegnung in »El Palau« zurück.
Nach einem kurzen Gespräch sagte
der Vater plötzlich zu Torelló: »Wenn
du nichts dagegen hast, nehme ich
jetzt diese drei mit und wir gehen
spazieren!« Diese drei waren die, die
zuletzt um die Aufnahme ins Opus



Dei gebeten hatten, also
gewissermaßen die Jüngsten.
»Alfons, nimm den Wagen, und wir
fahren los. Du selbst bestimmst die
Route.« Ich war überrascht; denn ich
meinte noch, daß die Jüngsten die
unwichtigsten seien, aber bald habe
ich begriffen, daß für einen guten
Vater die Jüngeren deswegen
wichtiger sind, weil sie mehr Sorge
und Aufmerksamkeit brauchen.

Ich fuhr zum Berg Montjuich, wo
Ende der zwanziger Jahre die
Weltausstellung stattgefunden hatte
und sehr schöne Parkanlagen zu
finden sind, zu einem
Gartenrestaurant mit herrlichem
Blick auf den Hafen von Barcelona
und das weite Meer. Während der
Fahrt dorthin hat sich Escrivá viel
mit uns unterhalten. Es hat ihm
großen Spaß gemacht, als wir am
Stadion vorbeifuhren und ich ihm
erzählte, daß ich dort mit Freunden
zweimal in der Woche Leichtathletik



trainiere. Er sprach unsere Sprache;
er verstand uns sehr gut; im Herzen
wohnte er in unserer Welt, der Welt
der Jugend; er war wie einer von
uns. Er interessierte sich aufrichtig
für unsere Sachen. Wir spürten, daß
sie ihn begeisterten. Er verstand es,
ihnen übernatürlichen Sinn und
Bedeutung zu geben. So habe ich
angefangen zu verstehen, was die
Säkularität im Geist des Opus Dei
bedeutet.

Wir sollen sehr fromm sein, aber die
Frömmigkeit der Kinder Gottes im
Opus Dei ist keine Frömmigkeit, die
uns »weltfremd« macht. Bei dieser
ersten Fahrt mit dem Gründer habe
ich klar gespürt, daß er ein Priester
war, der die Welt leidenschaftlich
liebte, ohne dabei verweltlicht zu
sein, ohne sich vom »Weltgeist« im
geringsten anstecken zu lassen.
Meine Berufung, in der Welt zu
bleiben, um dort Gott zu dienen,
begann sich zu festigen.



Wir kamen in das Restaurant
»Miramar« und nahmen an einem
Tisch mit Blick auf den Hafen und
das Mittelmeer Platz. Während wir
eine Erfrischung zu uns nahmen,
begann Escrivá laut zu »träumen«. Er
hat uns sein Herz geöffnet. Er sprach
mit einer solchen Sicherheit über die
Zukunft des Werkes – das Opus Dei –,
als ob es schon Realität und
Gegenwart wäre. Sein Gottvertrauen
war überwältigend. Er sprach von
Studentenheimen, von Schulen aller
Art, von Universitäten, von sozialen
Einrichtungen, von
Entwicklungshilfe-Initiativen und
vielem mehr. Er sah schon damals
das Opus Dei so, wie wir es heute
sehen, über die ganze Erde
verbreitet, mit vielen apostolischen
Aktivitäten aller Art. Für uns war es
erst ein Traum, denn immerhin
bestand das Opus Dei in Barcelona
damals aus zehn Studenten, die sich
in El Palau trafen, und weiteren acht
Berufstätigen, die in der Calle



Muntaner wohnten. Die Frauen des
Opus Dei hatten in Barcelona mit der
apostolischen Arbeit noch nicht
angefangen. Außer dem Gründer
hatte das Opus Dei 1945 nur drei
eigene Priester für die Betreuung der
Mitglieder in ganz Spanien. Die
absolute Sicherheit Escrivás
bezüglich der Ausbreitung des
Werkes trotz unserer persönlichen
Unbedeutsamkeit und unserer
Mittellosigkeit und trotz aller
möglichen Hindernisse gründete auf
seinem unerschütterlichen Glauben
an den übernatürlichen Ursprung
des Werkes, wie er immer
wiederholte: »Das Werk ist kein
Werk eines Menschen, sondern Werk
Gottes. Er – Gott – hat es gewollt, und
er will, daß es Wirklichkeit wird.«
Daher seine vertrauensvolle Haltung,
die ich später mit diesen seinen
Worten bestätigt gefunden habe:
»Vergeßt nicht, meine Kinder, wir
sind nicht Seelen, die sich mit
anderen Seelen zusammentun, um



etwas Gutes zu tun. Das ist viel …
aber es ist wenig. Wir sind Apostel,
die einen gebieterischen Befehl
Christi ausführen« (Instruktion
19.3.1934, Nr. 27).

Wir waren damals etwa 2 Stunden
mit ihm zusammen. Es war, als ob es
für ihn in diesen Stunden nichts
wichtigeres auf der Welt gäbe als
uns. Es drängte ihn, uns innerlich
aufzubauen, um uns mit seiner
übernatürlichen Begeisterung für
das Werk anzustecken und uns im
Geist des Werkes zu bilden.

Madrid, 1. bis 7. Januar 1946:

Besinnungstage im Studentenheim
»Moncloa«

In den Weihnachtsferien waren die
Bewohner des Studentenheimes
»Moncloa« in Madrid nach Hause
gefahren, so daß man das freie Haus
für Besinnungstage für die
Numerariermitglieder des Werkes



benutzen konnte. Bis auf wenige
Ausnahmen kamen damals fast alle
männlichen Mitglieder des Werkes
zusammen, etwa 100 junge Leute aus
allen Himmelsrichtungen Spaniens,
die ich bei dieser Gelegenheit
persönlich kennenlernen konnte.
Escrivá hat uns täglich eine
Betrachtung gehalten. Die erste ist
mir besonders in Erinnerung
geblieben. Das Thema war die
Demut. Er sprach aus dem Herzen.
Seine Worte drängten sich hinein in
die Seele. Mit Zitaten aus der Schrift
lehrte er uns, daß wir nur
Instrumente, Werkzeuge Gottes sind,
und nie habe man den Werkzeugen
eines Künstlers ein Denkmal gesetzt,
beispielsweise dem Pinsel eines
Velazquez – sagte er ausdrücklich –,
sondern Velazquez selbst.

Als die Besinnungstage am 7. Januar
nach dem Frühstück zu Ende waren,
schlug uns der Leiter von »Moncloa«
vor, den Vormittag für einen



Stadtrundgang durch Madrid zu
nutzen: El Prado, La Castellana, El
Palacio de Oriente, Museen … Ich
ging mit einem Studenten, der in
Barcelona Architektur studierte. Als
wir unser Besichtigungsziel
besprachen, sagte ich zu ihm: »Schau
mal, wir werden noch viele
Gelegenheiten für die
Sehenswürdigkeiten von Madrid
haben. Warum versuchen wir nicht,
Escrivá in ›Lagasca‹ zu besuchen?«
Das war das Haus, in dem er in
Madrid wohnte. »Probieren wir es.
Vielleicht haben wir Glück.« Gedacht,
getan. Unangemeldet haben wir es
gewagt und sind etwa eine halbe
Stunde später in »Lagasca«
aufgetaucht. Unser Instinkt hat uns
über die Treppe in den 1. Stock und
dann zur Hauskapelle geführt. Wir
haben den Herrn im Tabernakel
begrüßt und standen dann beide vor
der Kapelle in einer Diele mit vielen
Türe an beiden Seiten. Wir standen
da und warteten. Nach etwa fünf



Minuten öffnete sich eine der Türen,
und es erschien der Gründer. Er
schaute uns erstaunt an. »Was macht
ihr denn hier?« fragte er uns.
Verlegen brachten wir heraus:
»Vater, heute nachmittag fahren wir
nach Barcelona zurück und haben
gedacht, vielleicht gibt es etwas
mitzunehmen.« Escrivá
durchschaute den ganzen Schwindel
und sagte: »Ah, pillos! – Ihr
Schlitzohren!« … und dann nach
einer Sekunde: »Gut, da ihr schon da
seid, dann kommt mit.« Und er nahm
uns mit in sein Arbeitszimmer und
zeigte uns eine ganze Reihe von
Gegenständen, die im
Zusammenhang mit der Geschichte
des Werkes standen, wie das
Korporale, das seine Schwester
Carmen in der Zeit des spanischen
Bürgerkrieges angefertigt hatte,
damit er während der
kommunistischen Herrschaft in
Madrid das Allerheiligste in der
Tasche bei sich tragen konnte. Dann



zeigte er uns die Kartei mit den
Namen und Adressen der ersten
Jungen, mit denen er vor dem
Bürgerkrieg in apostolischem
Kontakt gestanden hatte. Auch die
Kapelle zeigte er uns und erklärte
uns alle historisch wichtigen
Gegenstände. Wir verbrachten mit
ihm den ganzen Vormittag, d.h. er
hat seine Arbeit für uns
unterbrochen. Er machte uns keinen
Vorwurf. Wir bemerkten sogar, daß
er sich über unser Vertrauen zu ihm
gefreut hat – er war stets Vater und
wir seine Kinder. Er war ein Vater,
der immer Zeit für seine Kinder
hatte. Gern hat er seine Arbeit
unterbrochen und sich um uns
gekümmert. – »Wenn Du mich
brauchst«, schrieb er am 9. Januar
1938 in einem Rundbrief an seine
Kinder, die als Soldaten im
spanischen Bürgerkrieg an der Front
waren, »sollst Du mich rufen. – Du
hast das Recht und die Pflicht, mich



zu rufen. Und ich die Pflicht, sobald
wie möglich zu Dir zu kommen.«

Ähnliches habe ich im April 1946
erlebt. Wir Studenten der
Technischen Hochschule von
Barcelona machten eine Studienreise
durch Nordspanien. In der Gruppe
waren außer mir noch zwei andere
Numerarier. Wir hatten dabei zwei
Tage Aufenthalt in Madrid und
meldeten uns gleich bei der Ankunft
bei unserem Gründer. Er bat uns
sofort zu sich und widmete uns einen
ganzen Tag: wir besuchten das Grab
von Isidoro Zorzano (eines der ersten
Mitglieder des Opus Dei, er war am
15. Juli 1943 gestorben) und machten
bis zum Abend einen Ausflug.

Barcelona, 20. bis 21. Juni 1946.

Alvaro del Portillo war im Februar
1946 nach Rom gefahren, um die
päpstliche Approbation für das Opus
Dei zu beantragen. Der Weltkrieg
war schon zu Ende. Die Stunde der



Expansion des Werkes in andere
Länder war gekommen. Viele
befreundete Bischöfe außerhalb
Spaniens, die die Arbeit des Opus Dei
schätzten, drängten den Gründer,
sobald wie möglich das Apostolat des
Opus Dei in ihren Diözesen zu
beginnen. Deshalb wollte Escrivá
eine Approbation des Werkes mit
Geltung für die ganze Kirche. Da die
Verhandlungen mit dem Heiligen
Stuhl schon nach wenigen Monaten
an einen toten Punkt kamen,
telegrafierte Alvaro del Portillo
unserem Gründer in Madrid: »Ich
sehe keinen Ausweg, es sei denn, Sie
kommen nach Rom und nehmen die
Verhandlungen selbst in die Hand.«
Bei seinem Gesundheitszustand (er
litt an fortgeschrittener Diabetes)
und den damaligen
Reisebedingungen würde er sein
Leben riskieren, so beteuerten die
Ärzte. Trotzdem entschied er sich für
die Reise.



Von Madrid kommend, traf er am 20.
Juni 1946 in Barcelona ein. Er war
fröhlich und zuversichtlich. Später
habe ich erfahren, daß es ihm sehr
schlecht ging; ich habe es aber gar
nicht bemerkt. Mit keinem Wort
erwähnte er, daß er sich nicht
wohlfühlte. Im Gegenteil, er war
lebendig, vital, fröhlich. Er trug sein
Kreuz, ohne daß es jemand merkte.
Vor dem Gnadenbild Unserer Lieben
Frau vom Loskauf der Gefangenen,
der Schutzpatronin Barcelonas, bat
er um ihre Fürsprache und Hilfe für
einen guten Ausgang der
Verhandlungen mit der römischen
Kurie. Uns forderte er auf, häufig zur
Schutzpatronin Barcelonas zu
pilgern, um ihm »mütterliche
Rückendeckung« zu holen. Am 21.
Juni habe ich ihn in Begleitung von
José Orlandis mit dem Wagen zum
Hafen gefahren, denn damals gab es
noch keine Flugverbindungen mit
dem Ausland, und aus politischen
Gründen war die Grenze zu



Frankreich geschlossen. Die einzige
Verbindung zwischen Spanien und
Italien bestand in einem Postschiff,
dem kleinen, fünfzig Jahre alten
1500-Tonnen-Dampfer »J. J. Sister«,
der wöchentlich zwischen Barcelona
und Genua verkehrte.

Etwa um 11 Uhr bestieg er mit
Orlandis das Schiff. Was für ein
Spektakel. Heute machen wir uns
keine Vorstellung mehr davon. Es
gehörte sehr viel Opfergeist dazu,
solch eine Reise unter solchen
Umständen, der Krankheit und des
miserablen Transportmittels, zu
unternehmen. Dazu paßt, was er uns
schon immer gesagt hatte: »Die
übernatürliche Überzeugung von der
Göttlichkeit des Unternehmens wird
euch schließlich eine so starke
Begeisterung und Liebe zum Werk
verleihen, daß ihr euch
überglücklich im Opfer fühlen
werdet, damit es Wirklichkeit wird.«
Er war der erste, der sich



überglücklich im Opfer für das Werk
fühlte. Im Hafen von Barcelona habe
ich das ganz plastisch erfahren. Er
scheute kein Opfer, sogar bis zur
Gefährdung seines Lebens. Er war
wie ein Pionier, ging uns voraus,
machte uns den Weg frei, damit wir,
seine Kinder, nach ihm den Weg
schon freier und bequemer
vorfänden.

Die Verhandlungen Escrivás mit der
römischen Kurie haben sehr schöne
Früchte gebracht. Am 2. Februar
1947 wurde die Konstitution
»Provida Mater Ecclesia« vom
Vatikan veröffentlicht, und wenig
später, am 24. Februar 1947, erhielt
das Opus Dei das »Decretum laudis«
und wurde damit als erstes
Säkularinstitut päpstlichen Rechtes
anerkannt.

Rom, Oktober 1951 bis Juni 1954

In dieser Zeit habe ich mit Josemaría
Escrivá im Römischen Kolleg vom



Heiligen Kreuz in Rom zusammen
gewohnt. Es war eine Zeit der
Fortbildung, denn die Stunde der
Expansion des Werkes in die freie
Welt war gekommen. Im ersten Jahr
wohnten wir – etwa 30 junge
Männer, darunter sechs Priester – im
kleinen Pförtnerhaus einer Villa in
der Straße Bruno Buozzi. Da das
Haus sehr klein war, lebten wir im
wahrsten Sinne des Wortes sehr eng
mit ihm zusammen. Ich möchte
einige Aspekte betonen, die mich
dabei am stärksten beeindruckt
haben.

Es war eine ungeheure
»Verrücktheit«, ohne Geld eine Villa
gekauft zu haben und die
Bauarbeiten mit voller Kraft
voranzutreiben, um dort in aller Eile
das Zentralhaus des Werkes und eine
Bildungsstätte fertigzustellen, damit
viele junge Mitglieder des Werkes in
seiner Nähe zwei bis drei Jahre lang
eine gute Ausbildung bekommen und



anschließend in aller Herren Länder
geschickt werden könnten, um dort
die apostolische Arbeit des Werkes
zu beginnen und zu stärken. Das Ziel
war großartig, aber es war kein Geld
da. Trotzdem war er so sicher, daß
dies der Wille Gottes war, daß er
versicherte: »Wenn wir dieses
Anwesen nicht gekauft und die
Bauarbeiten nicht vorangetrieben
hätten, würden wir Gott versucht
haben.« Es war eine seiner
»Verrücktheiten« des Glaubens und
der Liebe. Einmal riefen Frauen des
Werkes an, die den Haushalt führten,
und meldeten: »Die Metzgerei will
kein Fleisch mehr liefern, wenn wir
die Schulden nicht bezahlen«. Oft
wußte Don Alvaro am Donnerstag
noch nicht, wie am Freitag die
Bauarbeiter bezahlt werden könnten
(damals bekamen die Arbeiter ihren
Lohn wöchentlich bar ausbezahlt).

Das waren die finanziellen Sorgen.
Dazu kam die schwere Diabetes



Escrivás. Der behandelnde Arzt sagte
ihm damals: »Sie müssen sich
darüber im klaren sein, daß Sie jeden
Moment sterben können.« Er mußte
häufig Insulin spritzen. Meist kam er
lächelnd vom Badezimmer zurück
und sagte: »Alvaro weiß nicht mehr,
wo er die Spritze setzen kann, denn
ich bin schon überall gestochen!«
Trotz dieser Beschwerden hat er sich
nicht geschont. Er führte einen
normalen Tagesplan und arbeitete
intensiv. Darüber hinaus kümmerte
er sich um unsere Bildung im Geist
des Werkes. Vor allem tat er dies mit
seinem heroischen Beispiel: fröhlich
alle diese Widerwärtigkeiten
annehmen ohne jedwede Klage oder
Lamento. Auch war er um unser
körperliches Wohl besorgt. Er
kümmerte sich darum, daß wir
donnerstags, wo wir keine Vorlesung
hatten, Sport treiben konnten; so
wurde für diesen Tag ein Sportplatz
in der Nähe gemietet.



Außer diesen Belastungen kam dazu
noch die Sorge um die Leitung des
Werkes. Es wurde damals in vielen
neuen Ländern mit der apostolischen
Arbeit begonnen. Escrivá hatte das
Herz bei allen seinen Kindern. Mit
welcher Sehnsucht erwartete er ihre
Briefe und Nachrichten. Wenn
jemand krank war, dann litt er mit
dem Kranken mit.

Eine Klage habe ich nie von ihm
gehört. Er war immer fröhlich,
humorvoll und optimistisch. Man
hätte meinen können, dieser Mensch
habe keine Sorgen, aber in der Tat
trug er eine schwere Last, die er aber
als Liebkosung Gottes annahm, weil
er fest davon überzeugt war, das
Kreuz tragen bedeute, mit Christus,
dem Sohn Gottes, eng verbunden zu
sein. »Warum sollen wir traurig sein,
wenn wir Kinder Gottes sind?« Aus
dem Bewußtsein seiner
Gotteskindschaft schöpfte er die
Kraft, um alle Widrigkeiten in



Frieden und Freude zu tragen, ohne
sich als Opfer zu fühlen. Was für ein
Beispiel für uns!

Er schonte sich nicht, aber oft – fast
täglich – geschah es, daß er am
späten Nachmittag einfach nicht
mehr konnte: er war physisch fertig.
Dann pflegten wir mit dem Auto eine
kleine Runde durch Rom zu machen.
Fast immer war ich am Steuer, meist
begleiteten uns auch Don Alvaro und
sonst jemand. Der Weg führte uns
immer zunächst zum Petersdom.
Ohne auszusteigen drehten wir eine
Runde über den Petersplatz und
beteten dabei das
Glaubensbekenntnis. Die Stelle »ich
glaube an die heilige, katholische
Kirche« wiederholte er meist dreimal
und fügte dann hinzu: »trotz allem«;
damit meinte er seine und unsere
Sünden. Gewöhnlich war die
Atmosphäre im Wagen still, er war
müde. Wir versuchten, ihm etwas
Schönes zu erzählen. Auch er ergriff



ab und zu das Wort; alles war sehr
vertraulich und innerlich.

November 1951

Seit ich im Oktober 1951 ins
Römische Kolleg vom Heiligen Kreuz
eingezogen war und somit mit
Escrivá im selben Haus wohnte, hat
er uns angehalten, in der freien Zeit
eine Fremdsprache zu lernen, jeder
nach seiner Wahl. Er machte des
öfteren die Bemerkung: »Wenn ihr
hier fertig sein werdet, werde ich
euch in die ganze Welt schicken,
ausstreuen, wie der Sämann den
Samen auf den Feldern ausstreut.«
An einem Novembertag waren wir,
etwa zwölf Studenten, mit ihm
zusammen. Er sprach wieder von
den Fremdsprachen und fragte
diesmal jeden der Reihe nach,
welche Sprache er lerne. Die ersten
beiden studierten Französisch bzw.
Englisch. Dann kam ich an die Reihe.
Hier möchte ich vorausschicken, daß



ich vor meiner Priesterweihe in
einer Baufirma in Bilbao als
Bauingenieur gearbeitet hatte. Dabei
benutzte ich für die statischen
Berechnungen ein deutsches Buch,
nämlich den »Betonkalender«. Es
war sehr praktisch und anschaulich,
so daß man es auch, ohne Deutsch zu
verstehen, benutzen konnte. Um die
Überschriften der vielen Tabellen zu
verstehen, hatte ich mir eine
deutsche Grammatik besorgt, das
optimistischste Buch, das ich je
gesehen habe; es hieß »Deutsch ohne
Mühe«. Vielleicht habe ich es deshalb
gekauft! Dieses Buch hat mich
jahrelang begleitet, auch nach Rom.
Als ich nun an der Reihe war und
gefragt wurde, sagte ich deshalb:
»Vater, ich lerne Deutsch.« Da
geschah etwas Unerwartetes. Escrivá
blieb stehen und sah mich lange und
unbewegt an und sagte dann
langsam: »Mein Sohn … mein Sohn …
sehr gut, sehr gut, studiere weiter.«
Dann ging die Frage weiter, aber bei



keinem sonst hat er noch
irgendeinen Kommentar gemacht.
Unter ihnen gab es noch zwei
weitere, die auch Deutsch lernten.
Einer von ihnen ist nach Paraguay
und der andere erst nach Irland und
später nach England gegangen. Als er
alle gefragt hatte, verließ er das
Zimmer, und kaum war er draußen,
stürzten sich alle auf mich und
schimpften mich einen Schwindler.
»Du hast doch von Deutsch gar keine
Ahnung.« Ich verteidigte mich: »Ich
habe nicht gesagt, daß ich Deutsch
kann, sondern nur, daß ich es lerne.
Und das stimmt, selbst wenn ich
noch beim Der, Die, Das bin.«

Einige Monate später sagte mir der
Vater: »Schon diesen Sommer wirst
du nach Deutschland fahren, und
zwar nach Bonn, und dort die
Sommerferien verbringen. So kannst
du besser die Sprache lernen und
schon mit der apostolischen Arbeit
beginnen. Es werden nach und nach



andere Numerarier kommen, und so
werden wir einen festen Brennpunkt
des Werkes in Deutschland haben,
selbst wenn du zunächst ›pendeln‹
wirst, bis du deine Promotion hier
fertig hast.« Und so war es: die
Sommer-, Weihnachts- und
Osterferien habe ich in Bonn
verbracht, wo ich mit Fernando
Inciarte, Fernando Echeverría und
später Jordi Cervós das Opus Dei in
Deutschland begonnen habe. Als ich
im November 1952 nach meinem
ersten Deutschland-Aufenthalt nach
Rom zurückkam, war das erste, das
Escrivá mich bei der Begrüßung
fragte: »Wann werden die ersten
zwanzig Deutschen zur Ganzhingabe
im Werk bereit sein?« So war die
apostolische »heilige Ungeduld«
Escrivás: kaum angefangen, und
schon träumte er von zwanzig zur
Ganzhingabe entschlossenen
Deutschen.



Ich bin ihm sehr dankbar, daß er
mich nach Deutschland geschickt
hat, meine neue Heimat. Aber nicht
nur ihm, sondern auch dem
»Betonkalender« und dem »Deutsch
ohne Mühe«, denn ohne sie wäre ich
vielleicht irgendwo anders gelandet.
Leider habe ich das »Deutsch ohne
Mühe« verloren, sonst wäre es für
mich wie eine Reliquie.

Bonn, 23. August 1957

In den 50er Jahren hat Escrivá uns in
Bonn und Köln mehrere Male
besucht. Im August 1957 war er in
unserer Wohnung in Bonn in der
Adenauerallee. Ich habe ihn damals
gebeten, mir ein paar Worte auf die
Rückseite eines Fotos von ihm zu
schreiben. Mit seinen festen, klaren
Schriftzügen schrieb er in Latein:
»Semper ut iumentum! Bonn 23-
VIII-57« (»immer wie ein Lastesel«).
Dies hat mich nicht überrascht.
Immer wieder erwähnte er seine



besondere Liebe für dieses so
nützliche Lasttier. Er hatte kleine
Eselchen als Dekorationsgegenstände
sehr gerne, weil er sich selbst als ein
»Eselchen Gottes« oder als einen
»räudigen Esel« bezeichnete. Escrivá
bewunderte dieses Tragtier, weil es
so geduldig und anspruchslos ist und
ohne Aufsehen zu erregen arbeitet.
Für die Bauern war dieses Tier sehr
nützlich. Mit etwas Futter ist es
zufrieden und, wenn es etwas faul
wird, kriegt es einen Klaps und schon
beschleunigt es seinen Trab und alles
ist wieder in Ordnung.

Die Vorliebe Escrivás für den Esel
gründete natürlich vor allem auf
übernatürlichem Boden. In der Bibel
spielen die Dienste des Esels doch
eine sehr sympathische Rolle. So
stellen wir uns Maria auf einem Esel
vor, der von Josef nach Bethlehem
und später nach Ägypten geführt
wird. Und ausdrücklich heißt es, daß
ein Esel der Thron Jesu bei seinem



feierlichen Einzug in Jerusalem
wenige Tage vor seinem Leiden war.
So versteht man, daß Escrivá
entdeckte, daß der Esel ein
Naturbeispiel für eine unbedingte
und stille Hingabe an Jesus war. Der
Esel als Thron Jesu, also erlauben,
daß der Herr in unserer Seele
herrscht … mit Sehnsucht der letzte
sein wollen … arbeiten, ohne sich in
Szene zu setzen …

Als er wenige Wochen vor seinem
Tode die Sakramentskapelle der
Wallfahrtskirche von Torreciudad in
Aragonien besuchte, sah er hinter
dem Tabernakelaltar ein Wandrelief,
auf dem ein Esel dargestellt ist. Er
ging direkt zu dem Esel hin, küßte
ihn und sagte: »Hola
hermano!« (»Grüß dich, mein
Bruder!«).

Dienen, aber so demütig und
unbemerkt wie ein Esel dienen.
Wollen wir das wirklich? – Escrivá



betrachtete sich selbst als »ein armer
Mensch, ein kleiner Esel, den der
Herr an der Hand führen« und mit
göttlicher Last beladen wollte. Ein
Eselchen Gottes sein, und nichts
mehr! Hat er uns damit nicht den
besten und sichersten Weg gezeigt,
um die wahre Größe des Menschen
vor Gott zu erreichen? – Welche
Freude, wie ein Esel zu sein, der Gott
und dem Nächsten dient, den Gott
mit himmlischer Last belädt und an
der Hand führt!

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/begegnungen-mit-josemaria-

escriva/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/begegnungen-mit-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-ch/article/begegnungen-mit-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de-ch/article/begegnungen-mit-josemaria-escriva/

	Begegnungen mit Josemaría Escrivá

