
opusdei.org

Auszüge aus Martin
Rhonheimers Buch
"Verwandlung der
Welt. Zur Aktualität
des Opus Dei."

Vor kurzem ist das Buch des
Moralphilosophen Martin
Rhonheimer im Adamas Verlag
"Verwandlung der Welt. Zur
Aktualität des Opus Dei."
erschienen. Der Autor versteht
es, die Kernidee Escrivás von
der Heiligung der Welt
plausibel und gewinnend in
ihrer Alltagswirksamkeit
aufzubereiten. Wir bringen
einige Auszüge aus dem Buch



mit freundlicher Genehmigung
des Verlags.

28.06.2006

„Verwandlung der Welt“, so lautet
der Titel dieses Bandes, denn in allen
Beiträgen geht es letztlich um das
Ideal der christlichen Heiligkeit
mitten in der Welt, um die im Lichte
des Glaubens und der Gnade der
Gotteskindschaft sich eröffnende
Größe und Würde des gewöhnlichen
Lebens, um die schlichte aber oft
vergessene Einsicht, dass Kirche und
das ihrer Vermittlung aufgetragene
Heilswerk – die Erlösung und
Erneuerung der Schöpfung in Jesus
Christus – letztlich dort zum
Durchbruch kommen und sich
verwirklichen müssen, wo die
Menschen leben und arbeiten.

(...)



Der Chef eines großen und
bekannten katholischen
Verlagshauses fragte mich einmal,
welches meiner Meinung nach das
dringlichste innerkirchliche Anliegen
unserer Zeit sei. Spontan und ohne
weiter zu überlegen antwortete ich,
dieses bestünde wohl darin, dass
man endlich verstehen lerne, worin
die Aufgabe des christlichen Laien in
der Welt, welche die eigentliche
Sendung des Laien in der Kirche sei.
Etwas erstaunt meinte der
Fragesteller, dies seien doch zwei
ganz verschiedene Themen, worauf
ich mir erlaubte, ihm zu erwidern,
gerade darin zeige sich ja die
Dringlichkeit des Problems: darin
nämlich, dass man dies eben
gemeinhin für zwei verschiedene
Themen halte. Gemeint ist: Die
Sendung der Kirche besteht doch
gerade darin, diese Welt mit dem
Geist Christi zu erfüllen. Die vom
seligen Josefmaria verkündete
„leidenschaftliche Liebe zur Welt“,



diese Einheit von Weltexistenz und
geistlichem Leben, die Heiligung des
Alltags, der gewöhnlichen Arbeit B
das allgemeine Priestertum der
Gläubigen B verwirklicht gerade im
Höchstmaß die ureigene Sendung
der Kirche. Als Christen mitten in der
Welt leben und diese Welt zu Gott
zurückzuführen, das ist eben gerade
die eigentlich kirchliche Sendung des
Laien, ja es ist sogar in gewisser
Weise die Sendung der Kirche
schlechthin, die erst in diesem
Christus-Sein des Laien, besser: des
gewöhnlichen Christen ihre
Erfüllung findet. Alles andere, das
kirchliche Amt und die Arbeit in
kirchlichen Strukturen, steht doch
nur in dessen Dienst, ist letztlich ein
Mittel, um dieses Ziel erreichen zu
können, und ist für Laien nur in
gezählten Ausnahmefällen der Ort
der Verwirklichung ihres Christ- und
Kircheseins. Das Problem ist das
Verständnis des Wortes „Kirche“, das
oft mit einem „klerikalen Akzent



versehen und als Synonym für etwas
gebraucht“ wird, „das dem Klerus
und der kirchlichen Hierarchie
zugeordnet ist“ bzw. den ekklesialen
Amtsstrukturen. „Und so versteht
man unter Teilnahme am Leben der
Kirche ausschließlich oder
zumindest in erster Linie die
Mitarbeit in der Pfarrei, in Ver‐
einigungen, die von der Hierarchie
ins Leben gerufen wurden, im
aktiven Mitwirken bei liturgischen
Feien und dergleichen. Wer so denkt,
vergisst in der Praxis, auch wenn er
es theoretisch noch so laut
verkündet, dass Kirche die Ganzheit
des Volkes Gottes, die Gemeinschaft
aller Christen meint, und dass Kirche
deshalb überall dort gegenwärtig ist,
wo ein Christ sich darum bemüht, dem
Namen Christi entsprechend zu leben
“ (J. Escrivá).

„Leidenschaftliche Liebe zur Welt“
wird in einer solchermaßen
ekklesiologischen Perspektive zur



Teilhabe an der erlösenden Liebe
Christi, zur mit-erlösenden Liebe des
Christen, zur eigentlichen Erfüllung
der genuinen Sendung der Kirche
Christi. Insofern der in der Welt
lebende Christ Christus ist, ist er
gerade auch Kirche .

(...)

In der Tat waren es die
Reformatoren, die als erste das
gewöhnliche Leben und die Arbeit
als christliche Berufung
wiederentdeckt haben und damit
wesentlich Anteil an der Gestaltung
unserer modernen Welt nahmen.
Der wahre Kern der protestantischen
Wiederentdeckung des christlichen
Wertes des gewöhnlichen Lebens – er
wird in der katholischen Apologetik
oft zu Unrecht minderbewertet oder
gar übersehen – kann jedoch meiner
Ansicht nach nur innerhalb der
Gesamtheit des katholischen



Glaubens gerettet und auf Dauer
fruchtbar gemacht werden.

Genau hier liegt die historische und
ich denke auch ökumenische
Bedeutung der Botschaft und des
Lebenswerkes Josemaría Escrivás. In
einer gewissen Weise ist er innerhalb
der katholischen Kirche ein Pionier
der Wiedergewinnung jener
ursprünglichen Dimension des
Christentums – kreisend um das
allgemeine Priestertum der
Gläubigen und die fundamentale
Gleichheit aller Getauften als zur
Heiligkeit Berufene –, wie sie zuerst
von den Reformatoren in ihrer
epochalen Rebellion gegen
Selbstverständnis und Praxis der
mittelalterlichen Kirche
wiederentdeckt wurde. Gleichzeitig
jedoch handelt es sich bei Escrivá um
eine Wiedergewinnung dieser
ursprünglich christlichen Dimension 
auf dem Boden der Gesamtheit des
katholischen Glaubens, wie sie dann



auf dem Zweiten Vatikanischen
Konzil als offizielle kirchliche Lehre
bestätigt wurde.

(...)

Die protestantische Zuwendung zur
Welt und zum gewöhnlichen Leben
sowohl in ihrer lutherischen wie
auch in der kalvinistisch-
puritanischen Form, so können wir
festhalten, entspringt nicht einer
wirklichen Bejahung der Welt.
Weder Luther noch die Kalvinisten
vermochten Erlösung als
Wiederherstellung der Schöpfung,
als „Neu-Schöpfung“ in Christus zu
verstehen. Erlösung und Heil
bedeuten hier immer Erlösung und
Heil des einzelnen – auch wenn er in
der Kirchengemeinschaft steht, die
durch den Glauben gebildet wird.
Insbesondere das Arbeitsethos des
Puritaners war – seiner religiösen
Motivation gemäss – immer nur ein
Mittel, um durch religiöse Gesinnung



die Welt zu überwinden , das heisst
um sich inmitten des Getriebes und
der Notwendigkeiten dieser Welt und
des gewöhnlichen Lebens, Gott
zuwenden zu können und seinen
Ruhm zu mehren. Es handelt sich in
einem gewissen Sinne um eine
säkularisierte Form des asketischen
Mönchsideals. Nicht die Welt wird
erlöst, sondern nur der einzelne, in
dem er letztlich doch dieser Welt
enthoben wird. Arbeit und Beruf
sind Anlass und Mittel zur
Selbstheiligung als Rettung der
eigenen Seele. Puritanische
Weltzuwendung entspringt auch
nicht jener Liebe zur Welt, die ihr
radikales Gutsein als
Schöpfungswerk Gottes bejaht und
deshalb ein echtes Interesse an ihrer
Heilung von der Verderbnis der
Sünde besitzt. Trotz zutiefst
christlicher Motive und Impulse
bleibt deshalb das religiöse
Fundament dieses Ethos brüchig. Es



fehlt die innere Beziehung zwischen
Arbeit und Erlösung.

(...)

Heiligkeit ist also gemäss Escrivá
nicht in der Abkehr von der Welt zu
suchen, und noch weniger wird die
Weltlichkeit des Menschen,
insbesondere die Arbeit, als
Hindernis oder Hemmnis auf dem
Weg zur Vereinigung mit Gott und
zur Vollkommenheit in der Liebe
angesehen, sondern im Gegenteil
geradezu als Mittel und Weg dazu. In
den Mühen der Arbeit, der Annahme
der eigenen Begrenztheit,
Schwachheit und Fehler, im inneren
Kampf gegen Bequemlichkeit,
Oberflächlichkeit und Egoismus,
aber auch im Erleiden von
Ungerechtigkeit und Demütigung,
das oft mit dem Streben nach
Gerechtigkeit und moralischer
Integrität einhergeht, identifiziert
sich der Christ mit dem Kreuz



Christi. Es ist dies, wie Escrivá immer
wieder betont, eine Askese und ein
Kreuz voll menschlicher und
übernatürlicher Fruchtbarkeit, und
deshalb nannte er sie auch gerne
eine „lächelnde Askese“. „Seid froh,
wirklich froh“, so die Ermahnung.
„Mögen die traurig sein, die sich
nicht als Kinder Gottes
betrachten....“.

(...)

Das gewöhnliche Leben des Christen
ist deshalb wesentlich das Leben der
Kinder Gottes und genau in diesem
Masse ist es auch kontemplatives
Leben, in dem Berufsarbeit,
asketischer Kampf und Beschauung
sich zur Einheit verbinden. Deshalb
lesen wir bei Josemaría Escrivá: „Der
Glaube und die christliche Berufung
erfassen unser ganzes Dasein, nicht
nur einen Teil“ so dass die
menschliche Berufung eines jeden
wichtiger Teil seiner göttlichen



Berufung als Christ ist. Insbesondere
die Arbeit, „wächst aus der Liebe, ist
Zeichen der Liebe und zielt hin auf
die Liebe. Wir erkennen Gott nicht
nur im Betrachten der Natur,
sondern auch im Erfahren des
eigenen Tuns, im Erleben der
eigenen Mühe. So wird die Arbeit zu
Gebet und Danksagung, denn wir
wissen uns von Gott auf die Erde
gestellt, von Ihm geliebt und zu
Erben seiner Verheissung berufen.
So ist die Aufforderung des Apostels
nur logisch: Möget ihr also essen oder
trinken oder sonst etwas tun, so tut
alles zur Ehre Gottes .“.

(...)

Wir leben in einer Welt, in der alle
Christen sich zunehmend der
Notwendigkeit bewusst werden, dass
der christliche Glaube sich in dieser
Welt bewähren muss. Das führt
allerdings oft zu einer seichten
Aufforderung nach Engagement in



der Welt, verbrämt mit christlichen
Symbolen, oder gar dazu, dass man
der Kirche als offizielle Institution,
unter Missachtung der legitimen
Freiheit der Gläubigen, ein
eigentliches politisches Mandat
zusprechen will. Die Sicht Escrivás
ist hingegen diejenige einer Kirche,
die sich dadurch auf die Welt hin
öffnet, indem sie durch das
gewöhnliche Leben aller Getauften,
durch ihre Arbeit und ihr Wirken in
allen Bereichen der Gesellschaft,
überall mit ihrer erlösenden
Wirksamkeit gegenwärtig ist und
dadurch die Welt von innen her zu
erneuern sucht.

(...)

Wird von „Öffnung der Kirche zur
Welt“ gesprochen, so besitzt diese
Formulierung oft einen eigenartig
klerikalen Beigeschmack. Man
„riecht“ Nachholbedarf. Die Folge ist
nur allzu leicht eine seichte



Verweltlichung der durch die Kirche
in diese Welt hinein gebrachten
Heilsbotschaft. … Die notwendige
und durch das Zweite Vatikanum
angestrebte Öffnung der Kirche
besteht doch vielmehr in der
Erkenntnis: „Die Kirche ist in der
Welt durch die Laien“, aber dies
gerade nicht als „verlängerter Arm
der Hierarchie“, sondern einfach
aufgrund der Tatsache, ein getaufter
Christ und damit von Gott zum
Heilsdienst berufen zu sein. Der
gewöhnliche Gläubige lebt nicht „in
der Kirche“, sondern in seiner
Familie, in der Gesellschaft, an
seinem Arbeitsplatz, der nur in den
allerseltensten Fällen ein kirchlicher
ist. Christen der westlichen Welt
leiden dabei heute weder an einem
Pluralismus- noch an einem Demo‐
kratiedefizit. Was sie brauchen ist
nicht eine pluralistische Theologie
oder ein pluralistisches Lehramt,
sondern konkrete geistliche Hilfe, um
zu einer lebendigen Beziehung mit



Gott zu gelangen und aus dieser
Kraft heraus Sauerteig der
Gesellschaft und Licht für ihre
Mitmenschen sein zu können. Genau,
wenn dies geschieht, hat sich die
Kirche der Welt geöffnet. Andernfalls
öffnete sie lediglich ihre eigenen
Strukturen der vermehrten Mitarbeit
von Laien. Das ist in mancher
Hinsicht nützlich und gut, aber es ist
keinesfalls das Entscheidende.
Entscheidend ist vielmehr, dass die
Kirche mit der ihr eigenen Botschaft
in die Welt hinaus gehe, weil jeder
Christ „sich von Gott gerufen fühlen
muss, die Seelen zur Heiligkeit zu
führen. Alle, die Grossen und die
Kleinen, die Mächtigen und die
Schwachen, die Gelehrten und die
Einfachen: jeder muss an seinem
Platz die Demut und die Größe
besitzen, Werkzeug Gottes zu sein,
um Sein Reich zu verkünden. Denn
so hat der Herr die Seinen ausge‐
sandt: *Geht und verkündet es mit
den Worten: das Himmelreich ist



nahe+ (Mt 10,7)“. Vonnöten ist –
obgleich auch dies manchem bereits
als fundamentalistisch gilt – diese
von Gott erschaffene Welt Jesus Chri
stus, dem menschgewordenen Gott,
zu öffnen, ohne dabei die ihr eigene
Autonomie zu zerstören, wohl aber
um sie zu heilen.

(...)

Die Welt braucht also infolge einer
Neuevangelisierung nicht in die
Vergangenheit zurückzukehren. In
der Logik moderner politischer
Kultur werden sich die Beziehungen
zwischen Kirche, Staat und
Gesellschaft noch weiter verändern.
Aber hier scheint mir nun eine
wichtige Bemerkung angebracht: Das
politische Ethos der Moderne ist aus
einer Situation des Konflikts
hervorgegangen. Gefährlich wäre
der Gedanke, Neuevangelisierung
würde eine ganz und gar
„christliche“ und nun eben konflikt‐



freie, harmonische Gesellschaft
hervorbringen, so dass Institutionen
der Friedens- und Freiheitssicherung
wie verfassungsmäßig verankerte
Freiheitsrechte, prozedurale
Gerechtigkeitsnormen und formale
Mechanismen der Konfliktbewälti‐
gung oder Minderheitenschutz
zweitrangig würden. Ich bestreite
dies und halte es für eine politisch
äußerst gefährliche Utopie.

(...)

In der Tat fällt es uns gegenwärtig
wohl noch schwer, uns eine säkulari‐
sierte und dennoch christliche
Gesellschaft vorzustellen, in der
Menschen in Freiheit und gegen‐
seitiger Achtung miteinander leben
und die Kirche ihre Aufgabe
wahrnimmt, zu helfen, das große
Hindernis für den wahren Frieden
zwischen den Menschen zu
überwinden: die Sünde im eigenen
Herzen, – denn das Böse kommt aus



dem Herzen der Menschen. Durch
Vermittlung der Kirche ist es
Christus, der dieses Herz neu macht.
Falls dann einige Götter im Pantheon
der Moderne von alleine vom Sockel
fallen, wird wohl auch dies keine
Tragödie sein, denn zu einer
pluralistischen Gesellschaft gehört es
gerade auch, dass sie in Freiheit den
Wertkoeffizienten ihrer eigenen
Vielgestaltigkeit zu verändern
vermag.

Für eine Zivilisation, die durch
christliche Säkularität geprägt ist,
wäre Zeichen von Authentizität
gerade eine politische Kultur, die sich
auszeichnet durch Respekt, mehr
noch: durch Liebe zur Freiheit, zum
friedlichen Zusammenleben, und
durch eine unparteiische
Gerechtigkeit, die genau jenen Plura‐
lismus garantiert, der die logische
und notwendige Folge jeder echten
Freiheit ist. „Indem uns Gott erschuf
– so schrieb der Gründer des Opus



Dei – akzeptierte er auch das Risiko
und das Abenteuer unserer Freiheit:
er wollte, dass die Geschichte
wahrhaft Geschichte sei, bestehend
aus wirklichen Entscheidungen, und
nicht nur Fiktion oder Spiel. Jeder
Mensch muss die Erfahrung seiner
eigenen persönlichen Autonomie
machen, mit allen Unabwägbarkei‐
ten, Versuchen und Unsicherheiten,
die das mit einschließt“.

Das nun wiederum schließt Festigkeit
und Klarheit im Glauben keineswegs
aus. Im Gegenteil: Will die Kirche,
verstanden als die Gemeinschaft
ihrer Gläubigen, in Freiheit und
Selbstverantwortung Christus in
dieser Welt präsent machen, ihre
Aufgabe als Sauerteig in der Masse
erfüllen, bedarf sie – und mit ihr
eben der jeder einzelne Gläubige –
mehr denn je klarer christlicher
Identität und Glaubenstreue. Die
Wirkung der christlichen Botschaft
hängt nicht einfach von ihrer



Wahrheit ab, sondern, wie E.-W-
Böckenförde treffend bemerkt, „von
der Glaubwürdigkeit und Intensität
ihres Gelebtwerdens durch die
Glieder der Kirche“. Gerade deshalb
„kommt es entscheidend darauf an,
dass diese Botschaft innerhalb der
Kirche bewahrt wird und lebendig
bleibt, dass sie nicht schal wird oder
sich in bloße Vielgestaltigkeit
auflöst.... Strahlkraft des Glaubens in
die Welt hinein kann sich nur aus
der Festigkeit und dem verbindlichen
Gehalt dieses Glaubens entfalten.
Und wie soll der Sauerteig die Welt
durchsäuern, wenn er selbst ohne
eigene Kraft und Konsistenz ist?“

(...)

Eine Gesellschaft, die politisch in
ihrerseits wiederum säkular
ausgerichteten Institutionen
organisiert und in diesem präzisen
Sinne eine „offen Gesellschaft“ ist
und die auf Religionsfreiheit basiert,



wie sie die katholische Kirche
nunmehr lehrt, wird immer vor den
Herausforderungen eines
Pluralismus stehen, der
legitimerweise – das ist der Preis der
Freiheit – auch solches einschließt,
was ein gläubiger Katholik zu Recht
als Irrtum oder gar als Gefahr für das
Wohl der Gesellschaft und für das
zeitliche und ewige Glücks der
einzelnen Menschen ansehen wird.
Eine von Christen – gewöhnlichen
Christen – gemachte Geschichte wird
folglich die Frucht der Bemühungen
derjenigen sein, die es dank des
Lichtes ihres Glaubens verstehen, die
eigene Freiheit verantwortungsvoll
zu leben und das Licht dieses
Glaubens voller Achtung vor den
Freiheitsrechten ihrer Mitbürger
leuchten zu lassen – wozu auch das
Recht aller gehört, Fehler zu machen,
sich zu irren oder dem Glauben
gegenüber gleichgültig zu bleiben –,
und die dabei versuchen, im weiten
Raum der Freiheit, die eine säkulare



und offene politische Kultur jedem
gewährt, der nach dem Gemeinwohl
strebt, mit allen anderen Menschen
loyal zusammenzuarbeiten. Die
Achtung vor dieser Freiheit wird
geeignet sein, ein Klima zu schaffen,
in dem die Wahrheit nie mehr in
einer verhängnisvollen Vermischung
zeitlicher und ewiger Interessen
gewaltsam durchgesetzt werden,
sondern einzig und allein „kraft der
Wahrheit selbst“ (II. Vatikanisches
Konzil) wirken und auf diese Weise –
durch den verantwortungsvollen
Gebrauch, den die Christen von ihren
Freiheiten und Bürgerrechten
machen – die Gesellschaft und alle
irdischen Wirklichkeiten im Geist
Christi gestalten wird.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/auszuge-aus-martin-
rhonheimers-buch-verwandlung-der-

https://opusdei.org/de-ch/article/auszuge-aus-martin-rhonheimers-buch-verwandlung-der-welt-zur-aktualitat-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de-ch/article/auszuge-aus-martin-rhonheimers-buch-verwandlung-der-welt-zur-aktualitat-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de-ch/article/auszuge-aus-martin-rhonheimers-buch-verwandlung-der-welt-zur-aktualitat-des-opus-dei/


welt-zur-aktualitat-des-opus-dei/
(02.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/auszuge-aus-martin-rhonheimers-buch-verwandlung-der-welt-zur-aktualitat-des-opus-dei/

	Auszüge aus Martin Rhonheimers Buch "Verwandlung der Welt. Zur Aktualität des Opus Dei."

