
opusdei.org

Aus Predigten zur
Heiligsprechung

Kardinal Wetter, Bischof
Dammertz, Weihbischof Henrici
u.a. über Escrivá

01.07.2003

Friedrich Kardinal Wetter,
Erzbischof von München und
Freising

aus der Predigt am 09.November 2002
im Liebfrauendom zu München

Das Verständnis von Heiligkeit war
im Laufe der Zeit verengt worden,



als ob Heiligkeit nur etwas für
besonders auserwählte Seelen wäre.
Und weithin herrschte das
Missverständnis, Heiligkeit sei das
Ergebnis einer asketischen
Akrobatik. Es war an der Zeit, mit
diesen falschen Vorstellungen
christlicher Heiligkeit aufzuräumen.
Das Zweite Vatikanische Konzil hat
das getan. In Kapitel V der
Kirchenkonstitution entfaltet das
Konzil seine Lehre von der
allgemeinen Berufung zur Heiligkeit.

Josemaría Escrivá hat diese Lehre
des Konzils mit vorbereitet. Die
Liturgische Bewegung hatte die
Erneuerung der Liturgie vorbereitet,
die dann durch das Konzil in Gang
gesetzt wurde; die Bibelbewegung
hatte ein vertieftes Verständnis der
Hl. Schrift, die ökumenische
Bewegung den ökumenischen
Aufbruch des Konzils vorbereitet,
und die vertieften theologischen
Studien der Heiligen Schrift und der



Kirchenväter führten zu einem
umfassenderen Verständnis der
Kirche als Volk Gottes und
Sakrament Jesu Christi.

So hat der heilige Josemaría für die
Lehre des Konzils von der
allgemeinen Berufung zur Heiligkeit
Vorarbeit geleistet. Dadurch leistete
er zugleich einen wichtigen Beitrag
für die Bedeutung und Stellung des
Laien in der Kirche.

Heiligkeit ist kein Privileg einer
bestimmten Kaste. Jeder ist zur
Heiligkeit berufen. Jeder kann in
seinem Beruf und in seinem Stand
heilig werden (...) Das Kapitel V der
Kirchenkonstitution gehört zu den
wichtigsten Aussagen des Konzils
überhaupt. Aber es wird kaum zur
Kenntnis genommen. Man diskutiert
über Dienste und Ämter in der
Kirche, über das Verhältnis von
Priestern und Laien. Dass aber alle
Dienste und Ämter und das Leben



aller Christen auf die Heiligung
hingeordnet sind, nimmt kaum
jemand wahr.

„In der Kirche“, so Escrivá, „gibt es
verschiedene Dienste, aber nur ein
einziges Ziel: die Heiligung der
Menschen. Und an diesem Werk
haben auf irgendeine Weise kraft des
in Taufe und Firmung empfangenen
Prägemales alle Christen teil. Alle
müssen wir uns für diese Sendung
der Kirche verantwortlich fühlen, die
ja die Sendung Christi ist.“ Wir
könnten uns in der Kirche manche
Spannung und Auseinandersetzung
und auch manchen Ärger ersparen,
wenn wir dies ernst nähmen. Es ist
an der Zeit, uns auf diese Lehre des
Zweiten Vatikanischen Konzils zu
besinnen und sie in unser Leben und
das Leben der Kirche umzusetzen
(...)

So persönlich der Ruf nach Heiligkeit
ist, es geht dabei auch darum, die



Welt menschlicher zu machen.
„Durch diese Heiligkeit wird auch in
der irdischen Gesellschaft eine
menschlichere Weise zu leben
gefördert“ (Lumen Gentium 40) sagt
das Konzil. Und der Heilige Vater
vertieft das noch, wenn er bei der
Predigt am 6. Oktober ausführt, es
gehe darum, “die Welt zu Gott zu
erheben und sie von innen her zu
verwandeln.“

Dass wir dabei auch auf
Verständnislosigkeit und Spott
stoßen, muss uns nicht überraschen.
Denn unsere Art, als Jünger Christi
zu leben, stammt nicht von dieser
Welt. Wir leben in dieser Welt, sind
aber zugleich auch Fremdlinge in der
Welt (1 Petr 1,1). Das darf uns nicht
mutlos machen. Im Gegenteil, es
sollte uns zeigen, wie wichtig das
Zeugnis eines nach Heiligkeit
strebenden Lebens für diese Welt ist.



Dr. Viktor Dammertz, Bischof von
Augsburg

aus der Predigt im Augsburger Dom
am 26. Juni 2002, dem Gedenktag des
damals Seligen

Die Sehnsucht, Gottes Willen zu
ergründen und das eigene Wollen
darin einzubetten, war die mächtige
Triebkraft in Escrivás Leben: „Dein
Wille geschehe, wie im Himmel so
auf Erden“. Durch diese Vater-Unser-
Bitte, die er besonders eindringlich
zu sprechen pflegte, war er
vorbereitet, es dem Petrus
nachzutun, der auf die Einladung
Jesu die hochherzige Antwort gab:
„Herr, auf dein Wort hin will ich die
Netze auswerfen“ (Lk 15,5).

Die Bereitschaftserklärung des
Seligen war nicht weniger
abenteuerlich als das Ja, das damals
Petrus nach einer erfolglosen Nacht
sprach.



Wohl gemerkt: Wenn der selige
Josemaría von Heiligkeit spricht,
meint er damit nicht eine selige
Entrücktheit oder die vornehme
Noblesse einiger Auserwählter. Es
geht ihm um die unerkannten
„Heiligen des Alltags" – mitten unter
uns, auch heute, auch hier und jetzt.
Die Radikalität eines solchen Ringens
um Heiligkeit im Alltag ist mir
deutlich geworden an einem Satz des
seligen Josemaría: „Man muss das
Herz ungeteilt und ganz geben, sonst
heftet es sich an irgendeine
Nichtigkeit der Erde. Meines heftet
sich an meine Kinder. Ich verberge
es nicht und glaube, dass ihr es
merkt, aber es ist dies etwas, das
mich zu Gott führt. Ihr spornt mich
an, treuer zu sein, und ich möchte
jedes Mal treuer sein, auch
euretwegen!"

So war Josemaría, der sich selbst und
den Seinen nicht wenig abverlangte,
alles andere als ein „verklemmter“



oder gar „komischer Heiliger“. Er
selbst nannte sich gern den
„Troubadour Gottes“. Er kannte die
spanische Literatur-Gattung der
„Lieder der göttlichen Liebe auf
menschliche Art“ – und sang statt
dessen mit seinen Getreuen „Lieder
der menschlichen Liebe auf göttliche
Art“. Bei einer Rekreation mit den
Studenten des römischem Kollegs
vom Heiligen Kreuz hörte er, wie ein
junger Mann einen modernen
Schlager trällerte, in dem es heißt:
„Dove c'è passione c'è peccato – Wo
es Leidenschaft gibt, dort ist Sünde“.
Er unterbrach den Sänger und stellte
klar: „Das ist falsch! Um Gott lieben
zu können, braucht man ein
leidenschaftliches Herz. Die
Leidenschaft ist gut, wenn sie im
Dienste Gottes steht.“ (...)

Der selige Josemaría Escrivá war
„verrückt aus Liebe“, und diese Liebe
ließ ihn immer neue
„Verrücktheiten“ wagen, die nur



einem Heiligen einfallen können:
Pilotprojekte zu starten ohne Geld
und Mittel, Pläne zu verwirklichen,
die mehr Widerspruch als Ehre
erwarten ließen, Neubeginne im
Raum des Unmöglichen. Doch seine
Liebe zu Gott, das Sehen eines
größeren Planes hat seinem Reden
und Handeln den langen Atem der
Leidenschaft gegeben. An ihm
bewahrheitet sich ein Wort seines
großen spanischen Landsmannes,
Miguel de Unamuno: „Nur die
Narren machen Ernst, die Gescheiten
vollbringen nur Unsinn.“

Mehr denn je brauchen wir heute
Menschen, die sich als „Troubadoure
Gottes“ verstehen – auch auf die
Gefahr hin, deswegen für Narren
gehalten zu werden. In den Augen
der Menschen mögen sie „verrückt“
sein, von Gottes Warte aus betrachtet
sind sie Heilige.



Bitten wir den Herrn, dass er uns
Seinen Plan mit uns sehen lässt!
Bitten wir ihn um Mut, wenn wir in
der Antwort auf seinen Ruf
eingefahrene Gleise verlassen und
unsere allzu angepassten Maßstäbe
neu justieren müssen! Und danken
wir ihm, dass er uns im seligen
Josemaría Escrivá, den wir in Kürze
als Heiligen anrufen dürfen, ein
Beispiel dafür geschenkt hat, dass es
sich lohnt, den Weg der Heiligkeit zu
wagen: „Rabbuni, wir möchten dich
wieder sehen können“.

Weihbischof Dr. Peter Henrici SJ,
Generalvikar des Bistums Chur für
den Kanton Zürich

aus einer Predigt am 10. Januar 2002
in der Züricher Liebfrauenkirche

Josefmaria Escrivá „war eine der
grössten Gestalten im vergangenen
Jahrhundert in unserer katholischen
Kirche. (...) Er war einer der ersten,
die die Bedeutung der Laien für die



Kirche erkannt und für sie eigens
eine Spiritualität des Laienlebens
vorgelebt haben.

Aus einem Interview in forum –
Pfarrblatt der katholischen Kirche im
Kanton Zürich, 26.05. / 02.06.2002

„Konservativ“ und „progressiv“ sind
ziemlich nichtssagende Schlagworte.
Jede Gruppierung, die von der
katholischen Kirche anerkannt ist,
hat das Recht auf ihre je eigene
Spiritualität, mag sie mir nun
persönlich näher oder ferner stehen.
Die Spiritualität ist sicher nicht die
meinige, aber sie hat ihre
Existenzberechtigung. Mir scheint
zudem wichtig, dass man das Opus
Dei auch von seiner Gründungszeit
her versteht (... Es ist) sicher durch
die Entstehungszeit geprägt, aber
andererseits auch dieser Zeit
wiederum voraus. Das grosse
Verdienst Escrivás besteht nämlich
darin, die Laien in einer ganz neuen



Form aktiviert zu haben. Das
Laienapostolat, bei dem diese nicht
mehr nur der verlängerte Arm des
Klerus, sondern eigenständige
Glaubenszeugen und -verkünder
sind, das hat er lange vor dem
Zweiten Vatikanischen Konzil
gefördert, und insofern war das Opus
Dei sogar progressiv.“

Weihbischof Dr. Felix Genn, Trier

aus einer Predigt am 22. Juni 2002 in
St. Paulin, Trier

Es geht Josemaría um den Weg der
Heiligkeit aus der Begegnung mit
dem Herrn in die ganz konkrete
Gestalt des Alltags einer säkularen
Welt.

Christliches Leben ist Ausfahrt in die
Tiefe der Gestalt Jesu Christi, um
Ausfahrt zu werden in die Weite der
Welt, um mitzuwirken an ihrer
Heiligkeit und so, wie es im
Tagesgebet heißt, „dem Werk der



Erlösung mit Liebe und brennendem
Eifer“ zu dienen. Sein grundlegendes
Werk „Der Weg“ will nichts anderes
als „Wege des Gebetes und der Liebe“
aufzuzeigen. So heißt es im Vorwort;
und dann kommt die erstaunliche
Bemerkung: „Damit du am Ende ein
Mensch bist, der klar sieht“. Ein
heiliges Leben zu führen geht nur
aus der Liebe und aus dem Gebet.
Ein heiliges Leben bringt einen
klarsehenden Menschen hervor.
Hinter dieser Aussage steht
sicherlich auch das persönliche
Ringen des am 9. Januar 1902
Geborenen. Immer wieder hat er die
Geschichte der Blindenheilung aus
dem Markusevangelium betrachtet
und die Worte des Bartimäus
wiederholt: „Ich möchte wieder
sehen können.“ Er, der sehr viel
darum gebetet hat, dass der Herr
ihm das Sehen schenkt, hat durch
sein bekanntestes Werk „Der Weg“
unzähligen Menschen die Klarsicht
der Liebe und des Gebetes vermittelt.



Dass seine Sehkraft in seinen letzten
Lebensjahren merklich abnahm und
er auf diese Weise den Worten des
Bartimäus leiblich folgen musste, hat
ihn nicht daran gehindert,
hinauszufahren in die Weite der
Welt. Vielleicht hat die äußere
schwache Sicht sein inneres Licht
umso stärker gemacht. (...)

Opus Dei lebt aus dem Geist der
Heiligung des Alltags. Es ist nicht
eine Struktur, es ist nicht eine
Methodik, sondern es lebt aus der
Erfahrung der Taufe, aus dem Geist
der Gotteskindschaft. In diesem Geist
sind wir Kirche, die das Opus Dei
schlechthin ist. Sie ist das Werk des
allmächtigen Gottes zur Heiligung
der Welt, Sakrament und Werkzeug
für die innerste Vereinigung Gottes
mit der Menschheit, wie das Konzil
sagt (Lumen Gentium 1). Den Herrn
nicht loszulassen, das bedeutete für
den seligen Josemaría, die Kirche,
seine Braut, nicht loszulassen, immer



mehr zu lieben, ihr zu dienen – und
das alles „auch auf Kosten des
Besitzes, der Ehre und des
Lebens“ (Der Weg 519), wie er selber
sagt. Auch dann, wenn der Weg der
Heiligkeit und der Heiligung der Welt
nicht verstanden wird, wenn unsere
Ausfahrt auf den See die Ausfahrt in
die Welt der Verdächtigungen und
des Leidens, der Angriffe und
Beschuldigungen einschließt, bleibt
das Wort des heiligen Petrus
grundlegend: „Auf dein Wort hin,
Herr“. Der Herr sagt auch zu uns:
„Fürchte dich nicht.“ Von jetzt an
wirst du Menschen ins Leben führen.

Prof. Dr. Wolfgang Ockenfels OP,
Trier

aus einer Predigt am 19. Oktober 2002
in St. Andreas, Köln

Die Präsentation seiner Grundideen
kommt nicht auf hohen
akademischen Stelzen daher und
verzichtet bewusst auf den



„modernen“ Anspruch unbedingter
theologischer Originalität. Nebenbei
bemerkt: „Originalität“ offenbart oft
nur einen Mangel an Belesenheit.
Und die theologische „Moderne“ hat
nicht selten das Neue von der
Tradition abgelöst und schon
deswegen für das Bessere gehalten,
weil es als neu erscheint. Escrivás
Gedanken hingegen bewegen sich in
der Sphäre des Bewährten, der
kirchlich tradierten Spiritualität und
Lehre – und beleben diese durch
überraschende Sichtweisen,
spannende Akzente und kräftige
Anstöße. Daraus erwuchsen jene,
den praktischen Lebensstil
christlicher Nachfolge entscheidend
prägenden Kombinationen von
Grundeinsichten, die später durch
das Zweite Vatikanische Konzil eine
kirchenamtliche Bestätigung
erfahren sollten. Sie umfassen, kurz
skizziert, folgende drei
Vermittlungen:



Erstens die Verbindung von Glauben
und Leben: Christliches Leben lässt
sich nicht auf bestimmte Situationen
und Zeitabschnitte reduzieren, es
beschränkt sich nicht auf fromme
Momente oder liturgische Ereignisse
an Sonn- und Feiertagen. Vielmehr
bewährt es sich im normalen Alltag,
besonders in der Arbeit, die von
spiritueller Bedeutung ist.

Zweitens die Verbindung von
Laikalität und Heiligkeit: Zur
Nachfolge Christi und zur Heiligkeit
sind alle Christen berufen, nicht nur
eine charismatische Avantgarde oder
Elite, ein klerikaler Stand (Diakone,
Priester) oder die Ordensleute.
Angesprochen sind also die
gewöhnlichen Laien in ihrer laikalen
Spiritualität.

Drittens die Verbindung von
Selbstheiligung und Heil für alle
Menschen: Christliches Leben hat
nicht nur das eigene Heil im Blick



und bleibt nicht egoistisch bei der
Selbstheiligung stehen, sondern
nimmt am Erlösungswerk Christi
und seiner Kirche teil, indem es sich
missionarisch für die Neu-
Evangelisierung der Welt einsetzt.

Weihbischof Rainer Klug, Freiburg
i.Br.

aus einer Predigt am 30. Oktober 2002
in St. Martin, Freiburg

Am 6. Oktober hat der Papst das
Leben des Priesters Josefmaria
Escrivá der ganzen Kirche als Geist-
geleitetes und Geist-erfülltes Leben
vor Augen gestellt. Das Beispiel
seines Lebens und die Kraft seiner
Fürbitte sollen uns heutigen Christen
helfen, unsere eigene Berufung zu
erkennen, Ihr „nachzujagen“ (Hebr
12,14) und uns ganz dem Wirken der
Gnade zu öffnen und Werke des
Geistes zu tun (Gal 5,22 f.) (...) Der
Gedanke der Heiligung des
alltäglichen Lebens ist eine



Grundfrage des christlichen Lebens.
(...) Die Berufung zur Heiligkeit hat
eine persönliche Seite, aber auch
eine die Kirche aufbauende und die
Gesellschaft heilende Seite.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/aus-predigten-zur-
heiligsprechung/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/aus-predigten-zur-heiligsprechung/
https://opusdei.org/de-ch/article/aus-predigten-zur-heiligsprechung/
https://opusdei.org/de-ch/article/aus-predigten-zur-heiligsprechung/

	Aus Predigten zur Heiligsprechung

