opusdei.org

Auf Gott vertrauen

Ohne Christus bringen wir
nichts zustande. Das ist die
Lehre, die der Meister seinen
Jingern beim wunderbaren
Fischfang gab und die sich in
unserem Leben wiederholt.

21.12.2020

Der heilige Lukas erzahlt, dass der
Herr einmal am Ufer des Sees von
Galilda predigte und ihn so viele
horen wollten, dass er um Hilfe
bitten musste. Einige Fischer
wuschen die Netze. Sie hatten die
Hauptarbeit beendet und



beschaftigten sich mit anderen
kleineren Tatigkeiten, sicher mit der
Absicht, moglichst bald nach Hause
zu gehen und auszuruhen. Jesus
Christus stieg in eines der Boote, das
des Simon, und von dort aus sprach
er weiter zur Menge.

Der Evangelist halt sich nicht dabei
auf, uns den Inhalt der Lehre des
Herrn zu erzahlen. Bei dieser
Gelegenheit gibt es andere Dinge, auf
die er unsere Aufmerksamkeit
lenken will, weil sie sehr wichtige
Lehren fir das christliche Leben
enthalten.

Kampf und Vertrauen

Vielleicht dachten Petrus und seine
Gefahrten, dass Jesus nach dem Ende
seiner Predigt zum Ufer
zuruckkehren und seinen Weg
fortsetzen wiirde. Aber das war nicht
der Fall: Er wandte sich an sie und
forderte sie auf, von neuem mit der
Arbeit zu beginnen, die sie eben



beenden wollten. Sie wunderten sich,
aber Simon hatte den Grofsmut, die
Miudigkeit zu iberwinden und zu
antworten: ,Meister, wir haben die
ganze Nacht gearbeitet und nichts
gefangen. Doch wenn du es sagst,
werde ich die Netze auswerfen“ (1).

Sie hatten eine ganze Nacht
gearbeitet. Und es war umsonst
gewesen. Sie verstanden es zu
fischen, es war ihr Beruf, sie hatten
Erfahrung. Aber all das hatte nicht
genugt: Sie waren mude und mit
leeren Netzen zuruckgekehrt. Es
scheint nicht verwegen,
anzunehmen, dass sie entmutigt
waren. Vielleicht war irgendeinem
sogar in den Sinn gekommen, dass er
mit dieser Arbeit nicht
weiterkommen konnte, und hatte
den Wunsch verspurt - mehr oder
weniger klar -, alles zu lassen, weil
ihn ein Gefiihl der Nutzlosigkeit
erfasst hatte.



Wir wissen, dass diese Geschichte
mit einem uiberreichen Fischfang
endet. Wenn wir uns nach dem
Unterschied zwischen dieser
Wirksamkeit und dem néachtlichen
Misserfolg fragen, so liegt die
Antwort unmittelbar auf der Hand:
die Gegenwart Jesu Christi. Alle
ubrigen Umstande dieses zweiten
Versuchs scheinen ungunstiger als
die des ersten: die Netze sind noch
nicht gewaschen, die Zeit ist wenig
geeignet, der korperliche und
seelische Zustand der Fischer hat
sich verschlechtert...

Der Herr bedient sich all dessen um
ihnen — und uns - eine sehr wichtige
geistliche Lektion zu erteilen: Ohne
Christus bringen wir nichts zustande.
Ohne Christus wird das Ergebnis des
Kampfes Mudigkeit sein, Spannung,
Mutlosigkeit, der Wunsch, alles
aufzugeben; ohne Christus werden
wir uns zu tauschen versuchen,
indem wir den Umstanden die



Schuld fir unsere Unwirksamkeit
geben; ohne Christus wird uns das
Gefuihl der Nutzlosigkeit erfassen.
Mit Thm dagegen ist der Fischfang
reichlich.

Die Heiligkeit besteht nicht aus der
Erfillung einer Reihe von Normen.
Sie ist das Leben Christi in uns.
Deshalb geht es weniger um das
Wirken, als vielmehr wirken zu
lassen, sich leiten zu lassen; aber
indem man entspricht. ,,Du bist
Christ und als Christ Kind Gottes.
Seine Barmherzigkeit hat dich mit
vielen Gaben gesegnet. Auf dir ruht
nun die schwere Verantwortung,
ihnen zu entsprechen. Das erfordert
eine wachsame und liebevolle
Standfestigkeit, damit weder
Menschen noch Dinge die
besonderen Ziige der Liebe, die der
Herr deiner Seele eingepragt hat,
entstellen konnen“ (2).



Wenn wir darum kdmpfen heilig zu
werden, trifft sich der Leitfaden
unseres Willens mit dem Leitfaden
des Willens Gottes, und sie
verbinden sich miteinander, um ein
einziges Gewebe zu bilden, ein
einziges Stlick unseres Lebens.
Dieser Stoff muss immer dichter
werden, bis ein Moment kommt, in
dem sich unser Wille mit dem Willen
Gottes identifiziert, so dass wir nicht
fahig sind, den einen vom anderen
zu unterscheiden, weil sie dasselbe
wollen.

Fast am Ende seines irdischen
Lebens vertraut Jesus dem heiligen
Petrus an: ,Amen, amen, das sage ich
dir. Als du noch jung warst, hast du
dich selbst gegiirtet und konntest
gehen, wohin du wolltest. Wenn du
aber alt geworden bist, wirst du
deine Hande ausstrecken, und ein
anderer wird dich gurten und dich
fihren, wohin du nicht willst* (3).
Friher stiitztest du dich auf dich, auf



deinen Willen, auf deine Starke;
friher dachtest du, dass dein Wort
sicherer war als meines (4) ... und du
siehst schon die Ergebnisse. Von jetzt
an wirst du dich auf mich stiitzen
und wollen, was ich will... und die
Dinge werden viel besser gelingen.

Das innere Leben ist eine Aufgabe
der Gnade, die unsere Mitwirkung
verlangt. Der Heilige Geist weht und
treibt unser Boot voran. Um zu
entsprechen, stehen uns sozusagen
zwel Ruder zur Verfiigung: einerseits
unsere personliche Bemuhung; und
andererseits das Vertrauen auf Gott,
die Sicherheit, dass er uns nicht im
Stich lasst. Beide Ruder sind
notwendig und wir mussen beide
Arme einsetzen, wenn wir im
inneren Leben vorankommen
wollen. Wenn eines ausfallt, so dreht
sich das Boot um sich selbst und ist
sehr schwer zu lenken; die Seele
hinkt dann gleichsam: sie kommt



nicht voran, fiihlt sich erschopft, lasst
schliefdlich nach und fallt leicht.

Wenn die wirkungsvolle
Entschiedenheit zu kdmpfen fehlt, ist
die Frommigkeit sentimental, es
mangelt an Tugenden: Die Seele
scheint voller guter Wiinsche, die
aber unwirksam bleiben, wenn der
Moment der Anstrengung kommt.
Wenn dagegen das ganze Vertrauen
auf einen starken Willen gesetzt
wird, auf die Kampfbereitschaft,
ohne mit dem Herrn zu rechnen, so
ist das Ergebnis Trockenheit,
Spannung, Mudigkeit, Uberdruss an
einer Anstrengung, die keine Fische
in die Netze des inneren Lebens und
des Apostolats bringt: die Seele
befindet sich, wie Petrus und seine
Gefahrten, in der fruchtlosen Nacht.

Wenn wir bemerken, dass uns etwas
dieser Art befallt, wenn wir
manchmal mutlos werden, weil wir
uns zu sehr auf unsere Kenntnisse



oder unsere Erfahrung stiitzen, auf
unseren starken und entschlossenen
Willen... und wenig auf Jesus
Christus, bitten wir dann den Herrn,
dass er in unser Boot steigt. Seine
Gegenwart ist sehr wichtig fir uns;
viel mehr als die Ergebnisse unserer
Anstrengung. Man beachte, dass der
Herr keinen grofsen Fischfang
verspricht und Simon ihn auch nicht
erwartet. Aber er bemerkt, dass es
auf jeden Fall die Miihe wert ist, fir
den Herrn zu arbeiten: ,in verbo
autem tuo laxabo retia“ (5).

Hingabe

Kehren wir jetzt ein wenig zuruck
und richten wir unseren Blick auf die
Aufforderung Jesu: ,Fahr hinaus auf
den See! Dort werft eure Netze zum
Fang aus!“ (6).

Duc in altum. Fahre mit dem Boot auf
die hohe See. Um das Innenleben zu
vertiefen, muss man darauf
verzichten, die Fifde auf festem



Boden zu haben, alles unter
Kontrolle zu haben; es ist notwendig,
bis zu den Stellen hinauszufahren,
wo es leicht Wellen geben wird, wo
das Boot sich bewegt und die Seele
bemerkt, dass sie nicht alles
kontrolliert, wo wir — wenn wir ins
Wasser fielen — untergehen konnten.

Waren wir am Ufer nicht sicherer,
oder dort, wo das Wasser uns nur bis
zu den Knocheln geht, oder bis zur
Taille, oder hochstens bis zu den
Schultern? Tatsachlich, vielleicht
wiirden wir uns sicherer fiihlen.
Aber am Ufer fangt man nichts, was
die Miuhe wert ist. Wenn wir etwas
fischen wollen, so miissen wir das
Boot auf den See hinausfahren,
mussen wir die Angst abschiitteln,
die Kiuste aus dem Blick zu verlieren.

Wie oft wirft Jesus Christus den
Jungern ihre Furcht vor! ,Warum
habt ihr solche Angst, ihr
Kleinglaubigen?“ (7). Verdienen wir



nicht denselben Tadel? Warum
vertraust du nicht? Warum willst du
alles beherrschen und kontrollieren?
Warum fallt es dir so schwer
voranzuschreiten, wenn die Sonne
nicht mit ihrem ganzen Glanz
strahlt?

Die Seele strebt instinktiv danach,
Bezugspunkte zu suchen, Zeichen,
die ihr bestéatigen, dass sie auf dem
rechten Weg ist. Der Herr gewdahrt
sie uns oftmals. Aber wir werden
nicht im Innenleben wachsen, wenn
wir es zulassen, dass wir davon
besessen sind, unseren Fortschritt
festzustellen.

Vielleicht haben wir die Erfahrung,
dass wir in Momenten der Unruhe,
in denen wir kein klares Urteil in
Bezug auf unsere rechte Absicht
haben und uns vom Wunsch
mitreifSen lassen, um jeden Preis
eine Antwort zu suchen, schliefdlich
einem unbedeutenden Umstand eine



Bedeutung beimessen, die er objektiv
nicht besitzt: ein lachelnder oder
ernster Blick, ein Lob oder eine
Zurechtweisung, ein gunstiger
Umstand oder ein Riickschlag
genugen, um Dinge hell oder dunkel
erscheinen zu lassen, obwohl es
keinen ursachlichen Zusammenhang
gibt.

Das Wachstum im Innenleben hangt
nicht davon ab, ob wir uns sicher
sind, was der Wille Gottes ist. Das
unangemessene Streben nach
Sicherheit ist der Punkt, an dem sich
der Voluntarismus mit der
Sentimentalitat trifft. Gelegentlich
lasst der Herr eine Unsicherheit zu,
die, wenn wir sie richtig betrachten,
eine Hilfe darstellt, in der Lauterkeit
der Absicht zu wachsen. Wichtig ist,
sich Seinen Handen zu tuiberlassen,
und in diesem Vertrauen auf Thn
findet man den Frieden.



Unser innerer Kampf ist nicht darauf
ausgerichtet, angenehme Gefiihle
hervorzurufen. Oft werden wir sie
haben; andere Male nicht. Eine kurze
Gewissenserforschung lasst uns
moglicherweise entdecken, dass wir
sie haufiger suchen, als wir es uns
vorstellen — wenn nicht an sich, so
doch als Zeichen, dass unser Kampf
wirksam ist.

Wir bemerken es zum Beispiel, wenn
wir angesichts einer Versuchung, der
wir nicht nachgeben, die aber anhalt,
Mutlosigkeit erfahren; wenn wir uns
argern, weil uns etwas schwer fallt
und wir meinen, dass es uns nicht
schwer fallen diirfte; wenn wir es als
lastig empfinden, dass die Hingabe
uns nicht auf eine sinnlich
hinreifSende Weise anzieht, so wie
wir es gerne héatten...

Wir miussen kdmpfen, wo es moglich
ist, ohne uns den Kopf iiber das zu
zerbrechen, was nicht in unserer



Hand liegt: die Gefiihle sind unserem
Willen nicht ganz unterworfen und
wir konnen nicht verlangen, dass sie
es sind.

Wir miussen lernen uns hinzugeben,
indem wir das Resultat unseres
Kampfes in den Handen Gottes
lassen, denn nur das Vertrauen auf
ihn tiiberwindet diese Unruhen.
Wenn wir gute Fischer sein wollen,
miussen wir das Boot in altum
hinausfahren, dorthin, wo wir nicht
Fuf$ fassen kOnnen; wir muissen es
aufgeben, Bezugspunkte suchen zu
wollen, zu erfahren, dass wir
vorankommen. Aber um das zu
erreichen, ist es entscheidend, sich
auf die Reue zu stlitzen.

Wieder beginnen

Simon und seine Gefahrten folgten
dem Rat des Herrn ,,und fingen eine
grofse Menge Fische, dass ihre Netze
zu reifen drohten® (8). Von der
Frucht dieser Kithnheit profitierten



andere, die kamen, um ihnen zu
helfen, und die beiden Boote fiillten
sich, so dass sie fast untergingen.
Dieser uberreiche Fang fiihrte Petrus
dazu, die Nahe Gottes zu erkennen
und sich einer solchen Vertrautheit
unwiurdig zu fihlen: ,Herr, geh weg
von mir; ich bin ein Stunder“ (9).
Aber, wenige Minuten spater, ,liefen
sie alles zurtick und folgten ihm
nach“ (10). Und sie waren treu bis
zum Tod.

Petrus entdeckte den Herrn bei
jenem aufdergewohnlichen
Fischfang. Hétte er auf dieselbe
Weise reagiert, wenn er in der
vergangenen Nacht Erfolg bei seiner
Arbeit gehabt hatte? Vielleicht nicht.
Vielleicht hatte er in einem
besonders reichen Fang die Hilfe Jesu
Christi erkannt, aber er hatte nicht
bemerkt, in welchem Mafs ihm Gott
nahe war und dass er Ihm alles
verdankte. Damit das Wunder die
Seele Simons bewegte, war es



angebracht, dass es ihm in der
vergangenen Nacht trotz seiner
aufrichtigen Bemiihung sehr schlecht
ergangen war.

Der Herr bedient sich unserer Fehler,
um uns an sich zu ziehen, immer
wenn wir uns wirklich bemiihen, sie
zu Uberwinden. Deshalb mussen wir
uns, wenn wir kampfen, uns
annehmen, wie wir sind, mit unseren
Fehlern. Als es Mensch wurde, hat
das Wort Beschrankungen
angenommen: jene, die der
menschlichen Verfasstheit eigen
sind, und gegen die wir uns
gelegentlich auflehnen. Auf dem Weg
der Identifikation mit Christus ist es
entscheidend, die eigenen Grenzen
anzunehmen.

Oft ist gerade das gelassene
Bewusstsein unserer Unwurdigkeit,
das uns Christus an unserer Seite
entdecken lasst, weil wir klar sehen,
dass die Fische in unseren Netzen



nicht unserer Ge-schicklichkeit
gefangen hat, sondern Gott. Und
diese Erfahrung erfillt uns mit
Freude und uberzeugt uns einmal
mehr, dass uns die Reue im inneren
Leben vorankommen lasst.

Dann werfen wir uns wie Petrus
Jesus Christus zu Fifsen; und — auch
wie er — verlassen wir alles — sogar
diesen auflergewohnlichen
Fischfang! -, um Ihm zu folgen, weil
uns nur Er wichtig ist.

Die Schnelligkeit der Reue
kennzeichnet den Weg der Freude.
»,Genau das soll dein inneres Leben
sein: beginnen... und
wiederbeginnen® (11). Welche tiefe
Freude empfindet die Seele, wenn sie
praktisch die Bedeutung dieser
Worte erfahrt! Nicht mide werden
wieder zu beginnen: Das ist das
Geheimnis der Wirksamkeit und des
Friedens. Denn wer diese Haltung
hat, lasst den Heiligen Geist in seiner



Seele wirken, arbeitet mit ihm
zusammen, ohne ihn ersetzen zu
wollen, kdmpft mit all seinen Kraften
und mit vollem Vertrauen auf Gott.

Julio Dieguez

(1) Lk 5,5.

(2) Im Feuer der Schmiede, Nr. 416.
(3) Joh 21,18.

(4) Vgl. Mt 26, 34-35.

(5) Lk 5,5.

(6) Lk 5,4.

(7) Mt 8,26. Vgl. Mt 14,31.

(8) Lk 5,6.

(9) Lk 5,8.

(10) Lk 5,11.



(11) Der Weg, Nr. 292.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/auf-gott-vertrauen/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/auf-gott-vertrauen/
https://opusdei.org/de-ch/article/auf-gott-vertrauen/

	Auf Gott vertrauen

