
opusdei.org

Unterwegs zur
Hundertjahrfeier
(6): Die Arbeit gehört
zur Natur des
Menschen

Die Lehre des hl. Josefmaria
über die Arbeit als Weg zu Gott
bleibt in unserer modernen
Berufswelt unvermindert
gültig, ja, gewinnt sogar an
Bedeutung.

29.10.2025



Wenn wir den geschichtlichen
Werdegang der Menschheit
betrachten, stellen wir überrascht
fest, wie sich die Arbeit im Laufe der
Jahrhunderte gewandelt hat. Erst vor
etwa 12.000 Jahren begannen unsere
Vorfahren, die zuvor als Jäger und
Sammler lebten, Felder zu bestellen
und Tiere zu züchten, und wurden
dabei immer produktiver. Die
Entwicklung mechanischer
Werkzeuge von rudimentären zu
immer komplexeren Geräten
veränderte das Handwerk, die
Landwirtschaft, das Bauwesen und
die Textilproduktion. Die Energie, die
anfangs von Naturelementen und
der Muskelkraft von Tier und
Mensch abhing, wurde ab der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
durch Dampfmaschinen und später
durch Verbrennungsmotoren und
Strahltriebwerke ersetzt. Der
Fortschritt der Wissenschaft
ermöglichte die Entdeckung und
Nutzung der Elektrizität, die



Übertragung elektromagnetischer
Wellen und die Beherrschung der
Kernenergie. Im 20. Jahrhundert
hielt die Technologie Einzug in die
Arbeitswelt. In den letzten
Jahrzehnten beschleunigten
Mikroprozessoren die
Informationsverarbeitung und
übernahmen die Steuerung von
Maschinen. Sie veränderten die Art
und Weise, wie wir bauen, uns
fortbewegen, kommunizieren, lehren
und lernen. Sie haben unsere
Arbeitsweise verändert – und
werden sie weiter verändern.

Verschiedene Sichtweisen auf die
menschliche Arbeit

Gibt es inmitten dieser steten
Entwicklung etwas Beständiges? Was
definiert die menschliche Arbeit in
anthropologischer Hinsicht, abseits
all dieser Veränderungen? Im
Gegensatz zu anderen Lebewesen
arbeitet der Mensch nicht nur, um



seine Grundbedürfnisse wie
Überleben, Ernährung oder
Fortpflanzung zu befriedigen,
sondern ist auch in der Lage, die
Zukunft zu planen, seine Umgebung
im Interesse seiner sozialen
Bedürfnisse zu gestalten, Kunstwerke
zu schaffen und Wissen an
nachfolgende Generationen
weiterzugeben, wodurch Fortschritt
möglich wird. Letztendlich hält uns
die Arbeit am Leben.

Dennoch genoss die Arbeit in der
Antike – sowohl in der griechisch-
römischen Kultur als auch in
anderen außerbiblischen
Traditionen – kein besonderes
Ansehen. Sie galt vielmehr als etwas
Knechtisches, als Ausdruck eines
mühevollen und sklavischen Lebens.
Die wahre Erfüllung des Lebens lag
in der Muße, verstanden als
Möglichkeit, sich intellektuellen
Vergnügungen wie der Philosophie
oder verschiedenen Formen der



Zerstreuung und des Genusses zu
widmen. Vielleicht erklärt sich
daraus, dass in späteren
Jahrhunderten manche Strömungen
der christlichen Askese die Arbeit
lediglich als ein Mittel betrachteten,
um beschäftigt zu bleiben und den
Gefahren des Müßiggangs zu
entfliehen.

Die moderne und zeitgenössische
Philosophie befasst sich häufig mit
dem Verhältnis zwischen Menschen
und Technik und schwankt dabei
gerne zwischen zwei Extremen:
einerseits einem Optimismus, der
darauf vertraut, dass uns die
Geschichte immer größere
Errungenschaften bescheren wird –
bis hin zur Überwindung der Arbeit
durch den vollständigen Ersatz des
Menschen durch die Maschine; und
andererseits einem Weltuntergangs-
Pessimismus, der befürchtet, ein
unkontrollierter technisch-
wissenschaftlicher Fortschritt würde



letztlich zur Zerstörung der
Menschheit und des Planeten führen,
der sie ernährt.

Der übersehene Schatz: der
spirituelle Wert der Arbeit

Bekanntlich haben sich Theologie
und Lehramt der Kirche ausführlich
mit der Arbeit befasst und vor allem
ihre ethische und moralische
Dimension in den Blick genommen.
So ist die Soziallehre der Kirche
entstanden. Weit weniger entwickelt
wurde hingegen die Reflexion über
den spirituellen Wert der Arbeit. Es
gibt nicht viele Autoren oder
Dokumente, die sich der Arbeit im
geistlichen Leben des Christen
widmen: der Arbeit als Ort des
Dialogs zwischen Gott und Mensch
sowie als Raum für die Verkündigung
des Evangeliums und den Aufbau des
Reiches Gottes.



Der Gründer des Opus Dei lehrte
nämlich, dass die Arbeit – und mit
ihr das Alltagsleben – ein Ort der
Begegnung mit Gott ist und damit der
Bereich, in dem die Mehrheit der
Menschen nach Heiligkeit streben
kann. Die Arbeit schafft ein
Netzwerk menschlicher
Beziehungen, das das christliche
Apostolat begünstigt, und ist Stoff,
den es zu heiligen gilt, um die
Gesellschaft, in der wir leben,
christlicher – und damit
menschlicher – zu machen.
Tatsächlich kann man von einer
spezifischen Berufung zur Heiligkeit
in und durch die Arbeit sprechen.
Das bevorstehende
Hundertjahrjubiläum der Gründung
des Opus Dei (1928-2028) bietet eine
günstige Gelegenheit, die Aktualität
dieser Botschaft wiederzuentdecken
und ihren Beitrag zur Sendung der
Kirche und zum gesellschaftlichen
Leben in einer Welt zu würdigen, in
der immer neue Arbeitsformen die



Gegenwart prägen und die Zukunft
bestimmen.

Schöpfungsauftrag, nicht Strafe

Wer sich mit den Lehren des
Gründers des Opus Dei befasst, ist oft
überrascht, wie sehr er die Würde
der Arbeit hervorhebt. Er leitet sie
von der Schöpfung ab, bevor es zur
Sünde Adams kam:

„Die Arbeit ist kein Fluch, keine
Strafe für die Sünde – seit 1928
predige ich das. Im Buch Genesis
lesen wir, dass die Arbeit schon vor
der Rebellion des Menschen gegen
Gott da war: von Anbeginn an war
die Arbeit als ein Mitwirken am
gewaltigen Werk der Schöpfung in
den göttlichen Plan
einbezogen“ (Freunde Gottes, Nr. 81).

„Prägt es euch gut ein: Die Pflicht zu
arbeiten ist weder eine Folge der
Erbsünde noch eine Erfindung der
Neuzeit. Die Arbeit ist vielmehr ein



notwendiges Mittel, das Gott uns auf
Erden anvertraut. Er gibt uns die
Tage und lässt uns an seiner
Schöpfermacht teilhaben, damit wir
uns unseren Lebensunterhalt
verdienen und gleichzeitig Frucht für
das ewige Leben sammeln (Joh 4,36):
Der Mensch wird geboren zur Arbeit,
die Vögel zum Fluge (Ijob
5,7)“ (Freunde Gottes, Nr. 57).

Die Arbeit ist daher die
Ausgangsbedingung und natürliche
Berufung jedes Menschen: „Die
Arbeit ist die ursprüngliche Berufung
des Menschen und ein Segen Gottes.
Sie als eine Strafe anzusehen, ist ein
beklagenswerter Irrtum. Gott, der
beste aller Väter, stellte den
Menschen in das Paradies, ut
operaretur – damit er arbeite“ (Die
Spur des Sämanns, Nr. 482).

Um den Sinn und Wert der Arbeit zu
verstehen, darf man also nicht von
der Sünde und ihren Folgen



ausgehen, sondern muss vom Bild
Gottes ausgehen, das jedem
Menschen eingeprägt ist. Die
Gründung, zu der sich der heilige
Josefmaria in der Kirche berufen
fühlte, hat gerade die Aufgabe, die
ursprüngliche Würde der Arbeit
erneut aufzuzeigen:

„Gewiss, meine Töchter und Söhne,
als wir zum Opus Dei kamen und so
handelten, haben wir nichts anderes
getan, als daran zu erinnern, dass
Gott wollte, dass wir die Arbeit
lieben. Wenn die Schrift die
Erschaffung des ersten Menschen
schildert, berichtet sie uns, dass
Jahwe den Menschen nahm und ihn
in den Garten Eden setzte, ut
operaretur, damit er arbeite (Gen
2,15). Nach der Sünde bleibt die
gleiche Realität der Arbeit bestehen,
die nun – aufgrund dieser Sünde –
mit Schmerz und Mühe verbunden
ist: Im Schweiße deines Angesichts
sollst du dein Brot essen (Gen 3,19),



heißt es in der Genesis. Die Arbeit ist
nicht etwas Nebensächliches,
sondern Gesetz für das Leben des
Menschen“ (Brief 14, Nr. 3).

Tatsächlich geht es darum, an etwas
zu „erinnern“, das bestimmte
Lesarten der Genesis vielleicht
übersehen haben: Die Arbeit ist nicht
Strafe, sondern Segen. Unsere
Stammeltern erhielten von Gott nicht
einen Befehl oder eine knechtische
Aufgabe übertragen, sondern
wurden von ihm tatsächlich
gesegnet: Gott segnete sie und sprach
zu ihnen: Seid fruchtbar und vermehrt
euch, bevölkert die Erde und macht sie
euch untertan; herrscht über die
Fische im Meer, über die Vögel unter
dem Himmel und über alle Tiere, die
auf dem Land kriechen (Gen 1,28).
Nichts liegt dem biblischen Geist
ferner, als die Arbeit als Fluch zu
betrachten. Nach Adams Sünde
bleibt der Mensch weiterhin der
„Bebauer“ und „Behüter“ der Erde,



wie es der Schöpfer gewünscht hatte.
Allerdings ist seine Arbeit nun von
Anstrengung, Unsicherheit und
Ungewissheit gezeichnet. Doch
obwohl er der Gefahr der Sünde
ausgesetzt ist – wie die Episode vom
Turmbau zu Babel zeigt (vgl. Gen
11,1-9) –, kann der Mensch durch
sorgfältige und gewissenhafte Arbeit
Gott ehren: Er baut Altäre, fertigt die
Bundeslade an, errichtet den Tempel
in Jerusalem.

Berufliche Berufung und
universaler Ruf

Die Einzigartigkeit der Arbeit als
existenzielle Dimension des
menschlichen Lebens sowie die
Vielfalt der Formen, in denen sich
menschliches Handeln ausdrückt,
veranlassen den heiligen Josefmaria,
zwei grundlegende Gedanken zu
formulieren. Der erste ist, dass die
Berufung zur Heiligkeit in der Welt
die menschlich-berufliche Berufung



irgendwie einschließen muss, der
jeder bereits nachkommt oder auf
die er sich vorbereitet:

„Seid sicher, dass die Berufung zum
Beruf ein wesentlicher,
untrennbarer Bestandteil unseres
Christseins ist. Der Herr will euch
heilig: dort, wo ihr seid, und in dem
Beruf, den ihr gewählt habt. Welche
Motive auch immer euch zu dieser
Wahl bewogen haben: wenn sie nicht
im Widerspruch zum Gesetz Gottes
stehen, scheinen sie mir alle gut und
nobel; sie lassen sich leicht auf die
Ebene des Übernatürlichen heben
und sie münden in den Strom der
Gottesliebe ein, der das Leben eines
Kindes Gottes trägt“ (Freunde Gottes,
Nr. 60).

Der zweite ist, dass der Ruf zur
Heiligkeit in und durch die Arbeit,
fast als natürliche Konsequenz, ein
universaler Ruf ist – man denke
allein an den Reichtum und die



Vielfalt der Formen menschlicher
Arbeit und der konkreten Umstände
des Alltagslebens.

Taufe als Fundament, Arbeit als
Weg

Die Universalität der Berufung zur
Heiligkeit hat ihre theologische
Grundlage nicht in der Arbeit,
sondern in der Taufe. Durch sie wird
der Gläubige mit Jesus Christus
vereint und eingeladen, diese
Einswerdung mit ihm ein Leben lang
zu vertiefen und ihrer Fülle
zuzuführen. Dies gilt für sämtliche
Glieder des Gottesvolkes: Amtsträger
und Laien, Ordensleute und
geweihte Personen, Männer und
Frauen, Gesunde und Kranke sind
dazu berufen, nach der christlichen
Vollkommenheit zu streben.

Die Erkenntnis, dass die Heiligkeit
auch in der Ausübung der Arbeit und
im gewöhnlichen Leben gesucht
werden kann (vgl. Brief 3, Nr. 2), hat



den Gründer des Opus Dei zur
Schlussfolgerung geführt, dass dieser
allgemeine Weg praktisch für alle
gangbar ist. So öffneten sich, wie er
sagte, die göttlichen Wege der Erde
(vgl. Christus begegnen, Nr. 21; 
Freunde Gottes, Nr. 314). Denn jede
Arbeit und jedes alltägliche Tun kann
zu einem Ort der Begegnung mit Gott
werden (vgl. Freunde Gottes, Nr. 149,
208).

Hier zwei besonders aussagekräftige
Texte:

„Meine Kinder, dringt in alle Winkel
vor. Wo ein ehrlicher Mensch leben
kann, dort finden wir Luft zum
Atmen. Dort müssen wir mit unserer
Freude sein, mit unserem inneren
Frieden und mit unserem Eifer,
Seelen zu Christus zu führen. An
welchen Orten? Wo die
Intellektuellen sind? Wo die
Intellektuellen sind. Wo jene sind,
die mit ihren Händen arbeiten? Wo



jene sind, die mit ihren Händen
arbeiten. Und welche von diesen
Arbeiten ist die bessere? Ich sage
euch wie schon andere Male:
Höheren Wert hat die Arbeit, die mit
mehr Liebe zu Gott verrichtet wird.
Wenn ihr arbeitet und eurem
Freund, eurem Kollegen, eurem
Nachbarn auf eine Weise helft, dass
er es nicht bemerkt, dann heilt ihr
ihn; ihr seid Christus, der ihn gesund
macht, Christus, der ohne Abscheu
mit denen zusammenlebt, die
Gesundheit brauchen, wie es auch
uns jederzeit passieren
kann” (Beisammensein im Teatro
Coliseo, Buenos Aires, 23. Juni 1974).

„Kommt es dir nicht auch ziemlich
verstiegen vor, wenn du hörst, dass
man mitten im Getriebe heilig sein
kann und soll? Dass einer heilig sein
kann und soll, der auf der Straße Eis
verkauft, oder die Hausangestellte,
die den Tag in der Küche verbringt,
der Bankdirektor, der



Universitätsprofessor, der Bauer, der
Kofferträger? Alle zur Heiligkeit
berufen!“ (Beisammensein in São
Paulo, 30. Mai 1974, zitiert in: S.
Bernal, Msgr. Josemaría Escrivá de
Balaguer. Aufzeichnungen über den
Gründer des Opus Dei, Adamas, Köln
1978, S. 107).

Beide Texte – insbesondere der
zweite – beschreiben die
Universalität der Berufung zur
Heiligkeit, indem sie verschiedene
Tätigkeiten, Berufe und
Beschäftigungen anführen. Wenn
jede ehrliche Arbeit geheiligt werden
und zu einem Ort der Begegnung mit
Gott werden kann, dann ist die
Berufung zur Heiligkeit so universal
wie die zahllosen Facetten der
Arbeitswelt, denen sich Männer und
Frauen aller Zeiten widmeten und
widmen.

Solange es Menschen auf der Erde
gibt



Die Überzeugung des heiligen
Josefmaria, dass die neue Gründung,
zu deren Aufbau er sich inspiriert
fühlt, in der Zeit Bestand haben wird,
gründet auf einer einfachen, aber
tiefen Gewissheit: Da Arbeit zur
natürlichen Bestimmung des
Menschen gehört, wird ihre
Heiligung immer möglich sein, denn
es wird immer möglich sein, zu
lieben und im gewöhnlichen Alltag in
Gottes Gegenwart zu leben. „Solange
es Menschen auf der Erde gibt, wird
es das Werk geben“ (Brief 3, Nr. 92).

Der Weg, den er aufzeigt, ist keine
laiengerechte Anpassung
bestehender christlicher
Lebensformen, die – kraft einer
besonderen Weihe oder kanonischer
Gelübde – die Ganzhingabe an das
kontemplative Gebet sowie eine
gewisse Abkehr von der Welt
verlangen. Der heilige Josefmaria
weiß, dass er sich an Menschen
wendet, die in die Tätigkeiten der



Welt eingebunden sind. Auch sie –
Männer und Frauen – können die
Höhen eines intensiven Gebetslebens
und der Vereinigung mit Gott
erreichen. Darauf verweist
beispielsweise sein wiederholter
Gebrauch des Adjektivs
„kontemplativ“ bzw. des Ausdrucks
„Beschaulichkeit mitten in der
Welt” (vgl. Die Spur des Sämanns, Nr.
497; Im Feuer der Schmiede, Nr. 738,
740), die er auf das gewöhnliche
Arbeitsleben eines Christen
anwendet. Dieselbe Tiefe des Gebets,
die ein kontemplativer Ordensmann
in der Abgeschiedenheit von der
Welt anstrebt, soll auch ein Arbeiter,
eine Mutter, eine Wissenschaftlerin
oder ein Künstler erreichen können.

 „Als der Herr in diesen Jahren sein
Werk erweckte, war es sein Wille,
dass niemals mehr die Wahrheit in
Vergessenheit gerate, dass alle sich
heiligen sollen und dass für die
Mehrheit der Christen dies in der



Welt zu geschehen hat, in der
gewöhnlichen Arbeit. Deshalb wird
es das Werk geben, solange es
Menschen auf der Erde gibt. Immer
wird dieses Phänomen auftreten,
dass es Menschen der
verschiedensten intellektuellen und
manuellen Berufe gibt, die nach der
Heiligkeit in ihrem Stand, in diesem
ihrem Beruf streben und dabei
beschauliche Seelen mitten auf der
Straße sind“ (Brief 3, Nr. 92).

Arbeitssoziologen gehen davon aus,
dass rund ein Drittel der Kinder, die
heute in den Industrieländern
geboren werden, später Berufe
ausüben werden, die es derzeit noch
gar nicht gibt. Diese neuen Berufe
werden aus der Dynamik des
gesellschaftlichen Lebens und
technologischen Fortschritts
hervorgehen, lange bevor die
Betroffenen in den Arbeitsmarkt
eintreten. Trotz dieser rasanten
Entwicklungen bleibt die Lehre des



heiligen Josefmaria über die
Heiligung der Arbeit unverändert
gültig, denn sie richtet sich nicht auf
die jeweilige Arbeit, sondern auf die
Person, die sie verrichtet.

Moderne
Arbeitseinstellungen und
Einheit des Lebens

Das geistliche Profil, das der Gründer
des Opus Dei in seiner Predigt für
Christen bietet, die mitten im Gefüge
der Welt leben, bietet klare
Antworten auf viele Unsicherheiten,
mit denen wir heute konfrontiert
sind.

In der heutigen Welt wird Arbeit oft
als Hindernis empfunden – als etwas,
das uns Zeit für uns selbst, für die
Familie oder für unsere eigenen
Interessen raubt. Das eigentliche
Leben, so scheint es, beginnt erst
nach Feierabend. Sinnbildlich für
diese Sichtweise ist der Gegensatz



zwischen Werktagen und
Wochenende: Man erträgt die Woche,
weil das Wochenende winkt; man
hält die langen Monate im Beruf
durch, weil schließlich der Urlaub
naht. Selbst gläubige Christen
meinen oft, erst nach getaner Arbeit
Zeit zu finden, sich anderen
zuzuwenden, apostolische Aufgaben
zu übernehmen, zu beten oder ihr
inneres Leben zu pflegen.

Zwar ist diese Wahrnehmung nicht
ganz unbegründet – Arbeit
beansprucht tatsächlich Zeit und
Energie, die dann für anderes fehlt.
Sie findet auch nicht selten unter
Bedingungen statt, die der Würde
des Menschen widersprechen. Doch
führt diese Sichtweise
unausgesprochen zur Annahme, dass
geistliches Leben, Beziehung zu Gott
und Aufmerksamkeit für den
Nächsten nur außerhalb des
Arbeitsgeschehens möglich seien –
dort also, wo nicht Alltag herrscht.



Die Struktur der Städte scheint diese
Logik zu verstärken, indem sie ihre
Bewohner dazu drängt, für Freizeit,
Erholung und Besinnung besondere
Orte aufzusuchen.

In der Verkündigung des heiligen
Josefmaria findet sich diese
Sichtweise nicht. Im Einklang mit
dem Evangelium – Jesus predigte
sowohl in den Städten als auch auf
dem Land, arbeitete mit seinen
Händen und kannte die Bedingungen
der menschlichen Arbeit – ruft er zur
Einheit des Lebens und zur Heiligung
des Alltags auf: Gott begegnet man in
der Ausübung der eigenen Arbeit: Sie
verhindert nicht das Gebet, sondern
kann selbst zu Gebet werden; sie
findet ihren Platz auf dem Altar,
neben der Eucharistie. Christliches
Engagement, Apostolat und das
menschliche wie geistliche
Wachstum der Gesellschaft entfalten
sich oft gerade durch die Arbeit.



Das heißt freilich nicht – wie wir aus
eigener Erfahrung wissen –, dass
diese Ziele nur im Arbeitskontext
erreichbar wären. Doch wird
deutlich: Arbeit behindert nicht das
Leben und die Sendung der Christen;
sie ist vielmehr für viele der
natürliche Ort, an dem dieses Leben
und diese Sendung ihren Ausdruck
finden und sich weiter nähren.

Arbeit als Götzendienst

Viele unserer Zeitgenossen sehen in
der Arbeit eine Art Spiegel ihres
Selbstbildes und verwandeln ihr
berufliches Engagement in
Selbstbestätigung. Beruflicher Erfolg
wird zur Visitenkarte vor der Welt
und bezeugt den Wert des eigenen
Ichs. Misserfolg hingegen führt nicht
nur zur Enttäuschung, sondern wird
zur Bedrohung des Menschen.

Wird aber die Arbeit als
privilegierter Raum der
Selbstbestätigung verstanden, kann



sie leicht zum Gegenstand der
„Verehrung” werden, für den man
viel zu „opfern” bereit ist: Zeit,
Gesundheit, Beziehungen. An diesem
Punkt wird die Arbeit – bewusst oder
unbewusst – zum Götzen. Und dieser
Götze sind wir selbst.

Selbst technologische Werkzeuge
können zu Idolen werden, wenn sie
nicht auf den Dienst an den anderen
und das Gemeinwohl ausgerichtet
sind. Nicht zufällig warnt das
kürzlich erschienene Dokument des
Heiligen Stuhls Antiqua et nova
(2025) über die künstliche Intelligenz
genau vor dieser Versuchung: unsere
tiefsten Erwartungen – das
Verlangen nach Beziehungen,
Gewissheit, Sicherheit – auf
Technologien zu projizieren und sie
so zu technologischen Götzen zu
machen (vgl. Antiqua et nova, Nr.
105).

Die Kultur der guten Arbeit



Eine kohärente Sicht der Arbeit
hingegen – wie das Evangelium sie
lehrt und wie der heilige Josefmaria
sie neu aufgelegt und weitergegeben
hat – hilft uns, die wahre Ordnung
menschlicher Bestrebungen zu
erkennen: Gott allein die Ehre zu
geben, dem Nächsten zu dienen, das
Wohl der Gesellschaft zu fördern.
Das schließt die Bereitschaft ein, das
Opfer des Kreuzes auf sich zu
nehmen und vor allem auf Gott zu
vertrauen, nicht auf menschliche
Sicherheiten.

Die gute Arbeit – mit Kompetenz,
Professionalität und Sorgfalt
verrichtet, nicht oberflächlich und
schlampig –, zu der der Gründer des
Opus Dei beharrlich aufforderte, ist
nicht nur eine notwendige
Voraussetzung, um sie Gott als
wohlgefälliges Opfer darzubringen.
Sie enthält auch eine
transformierende Kraft, die viele
Übel unserer Zeit heilen kann.



In einer Epoche, in der Eile oft
Vorrang hat vor Besonnenheit, das
Streben nach Erfolg um jeden Preis
Professionalität, Redlichkeit und
Gesetzestreue gefährdet und Angst
und Emotion häufig die nüchterne
und vernünftige Analyse übertönen,
erscheint der Aufruf zur guten Arbeit
– auch wenn sie Mühe und Zeit
erfordert – als eine geradezu
providentielle Einladung. Aus dieser
Perspektive ändert sich auch die
Bedeutung von Erfolg und
Misserfolg.

Kompetenz, Professionalität und
Studium bewahren nicht nur vor
Fehlern, sondern auch davor,
anderen zu schaden oder Ressourcen
zu vergeuden. Menschen zu guter
Arbeit zu erziehen, ist zweifellos
einer der größten Dienste, die man
nicht nur der Gesellschaft, sondern
auch der Kirche erweisen kann –
einer Kirche, die vor der Gefahr des
Klerikalismus nicht gefeit ist, wenn



es an Kompetenz mangelt oder die
Realität und Dynamik der Welt zu
wenig verstanden wird.

Fortschritt als Ausdruck der
Schöpfung

Zudem ermöglicht das Verständnis
der Arbeit als Teilhabe am
Schöpfungs- und Erlösungswerk – ein
zentraler Gedanke in den Schriften
des heiligen Josefmaria – ein
ausgewogenes Urteil über den
Fortschritt. Technik erscheint dann
als legitimer Ausdruck menschlicher
Kreativität und als Zeichen der
geistigen Dimension des Menschen,
der nach Gottes Bild und Gleichnis
geschaffen ist.

Aus dieser Perspektive können
technisch-wissenschaftlicher
Fortschritt und Förderung des
Menschen nicht als widersprüchliche
Kräfte verstanden werden.
Technologie und Ethik, Wissenschaft
und Weisheit können – ja, müssen –



harmonisch zusammenwirken. Das
christliche Denken hängt nicht dem
Gedanken an, dass wir „weniger
Wissenschaft und mehr
Menschlichkeit“ brauchen. Es setzt
sich dafür ein und vertritt, dass
Menschlichkeit durch Wissenschaft
und Forschung wächst.

Die Autonomie und Freiheit, mit der
wir den Fortschritt gestalten, sind
nicht – wie der heilige Josefmaria
sagen würde – absolut, sondern
„kindlich“: Wir leben sie als Kinder
Gottes, die sich ihrer Berufung zum
Dienst bewusst sind. Im Reich Christi
bedeutet Herrschaft Dienst. Wo
Arbeit von Nächstenliebe und
Dienstgeist getragen ist, wird
wissenschaftlicher Fortschritt zu
echtem menschlichen Fortschritt.



Alle bisher erschienenen Beiträge
aus der Reihe „Unterwegs zur
Hundertjahrfeier“ (August 2025)

Teil 1: Berufung, Sendung und
Charisma Die Besonderheit der
Berufung im Opus Dei im
Kontext der allgemeinen
Berufung zur Heiligkeit, das
Spezifikum der Sendung des
Opus Dei in der Kirche und der
Zusammenhang von Berufung,
Sendung und Charisma – ein
Überblick.

Teil 2: Die spezifische Sendung
des Opus Dei aus der Warte des
heiligen Josefmaria Dieser
zweite Artikel in der Reihe zur
Vorbereitung auf die
Hundertjahrfeier soll ein
tieferes Verständnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei ermöglichen. Die
Originaltexte stammen aus

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/


persönlichen Betrachtungen
und Lehren des Gründers.

Teil 3: Eine christologische Sicht
der Arbeit Inspiriert von der
Heiligen Schrift und dem
Geheimnis der Menschwerdung
lehrte der heilige Josefmaria,
dass die Arbeit nicht nur ein
möglicher, sondern ein
vorzüglicher Ort ist, um die
Heiligkeit zu erlangen.

Teil 4: Arbeit als Teilhabe am
Projekt Gottes Im Einklang mit
der biblischen Tradition und
dem kirchlichen Lehramt – das
sich unter Leo XIII. dem Thema
entschieden zuwandte –
erinnerte der heilige Josefmaria
an die hohe Würde der Arbeit.
Sie liegt in der aktiven
Mitwirkung des Menschen an
der Vervollkommnung der
geschaffenen Welt.

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/


Teil 5: Die Arbeit im Blick auf
die Erlösung: Die verwandelnde
und erlösende Kraft der
geheiligten menschlichen
Arbeit steht im Zentrum der
Lehre des heiliger Josefmaria.

• Teil 6 (siehe oben): Arbeit
gehört zur Natur des Menschen:
Ausgehend von einem Blick auf
die historische Entwicklung der
Arbeit reflektiert dieser Beitrag
über ihre bleibende Würde und
Bedeutung im Leben der
Menschen, unabhängig vom
Wandel der Arbeitswelt.

Diese Artikelreihe wird koordiniert
von Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Er
wird von mehreren Mitarbeitern
unterstützt, darunter einigen
Professoren und Professorinnen der
Päpstlichen Universität vom Heiligen
Kreuz (Rom).

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/


pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/auf-dem-weg-zur-
hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-
zur-natur-des-menschen/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-ch/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-ch/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-ch/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/

	Unterwegs zur Hundertjahrfeier (6): Die Arbeit gehört zur Natur des Menschen
	Der übersehene Schatz: der spirituelle Wert der Arbeit
	Berufliche Berufung und universaler Ruf
	Moderne Arbeitseinstellungen und Einheit des Lebens


