
opusdei.org

Als Josef schläft...

Vor kurzem sah ich im Haus
von Freunden eine Darstellung
des hl. Josef, die mich sehr
nachdenklich stimmte. Es
handelt sich um ein Bild, das
einem portugiesischen Altar
der Barockzeit entstammt. Es
zeigt die Flucht nach Ägypten
bei Nacht.

01.03.2016

Liebe Schwestern und Brüder!

Vor kurzem sah ich im Haus von
Freunden eine Darstellung des hl.



Josef, die mich sehr nachdenklich
stimmte. Es handelt sich um ein Bild,
das einem portugiesischen Altar der
Barockzeit entstammt. Es zeigt die
Flucht nach Ägypten bei Nacht. Man
sieht ein offenes Zelt, neben dem ein
Engel steht. Drinnen schläft Josef in
Pilgerkleidung, mit hohen Stiefeln,
wie man sie für schwierige Wege
braucht. Auch wenn es im ersten
Augenblick seltsam anmutet, dass
der Reisende in voller Montur
schläft, beginnt man doch bei
näherer Überlegung zu verstehen,
was das Bild uns sagen will.

Das Schweigen

Gewiss, Josef schläft, gleichzeitig
aber ist er bereit, die Stimme des
Engels zu hören (Mt 2, 13 ff ).

Diese Szene scheint zu verdeutlichen,
was das Hohelied sagt: Ich schlief,
mein Herz aber wachte (Hl 5, 2). Die
äußeren Sinne schlafen, der Grund
des Herzens aber bleibt ansprechbar.



In diesem offenen Zelt haben wir das
Bild des Menschen, der im Tiefsten
seiner Selbst vernehmen kann, was
in seinem Inneren erklingt oder ihm
von oben mitgeteilt wird, des
Menschen, dessen Herz so offen ist,
dass es hören kann, was der
lebendige Gott und sein Engel ihm
sagen. In dieser Tiefe vermag die
Seele jedes Menschen Gott zu
begegnen. Von da aus spricht Gott zu
jedem von uns und ist uns nahe.

Meistens sind wir innerlich
beschäftigt mit Sorgen, Unruhen,
Erwartungen und Wünschen aller
Art, so voller Bilder und Zwängen
des täglichen Lebens, dass die äußere
Wachheit wenig hilft; wir müssen
statt dessen innerlich wachsam sein,
damit wir die Stimmen hören
können, die aus dem tiefsten Inneren
unserer Seele kommen. Unsere Seele
ist oft so belastet und in ihr sind so
viele Mauern aufgerichtet, dass wir
die leise Stimme des nahen Gottes



nicht hören können. In unserem
modernen Zeitalter beherrschen wir
Menschen die Welt mehr und mehr
und verfügen über die Dinge, wie wir
es wollen. Aber dieser Fortschritt in
unserer Beherrschung der Welt und
in der Erkenntnis unserer
Möglichkeiten beansprucht unsere
Wahrnehmung so stark, dass unsere
Welt eindimensional geworden ist.
Wir werden beherrscht von unseren
Dingen, von allem, was unsere
Hände ergreifen, die immer neue
Produkte hervorbringen. Im Grunde
sehen wir nur noch unser eigenes
Bild und sind unfähig, die tiefe
Stimme zu hören, die seit der
Schöpfung auch heute noch von der
Güte und Schönheit Gottes zu uns
spricht.

Dieser schlafende Josef, der zugleich
bereit ist zu hören, was aus seinem
Inneren und von oben kommt – das
sagt uns auch das Evangelium des
heutigen Tages –, ist der Mensch, der



innerlich tief gesammelt und
zugleich bereit ist. Aus dem offenen
Zelt seines Lebens heraus lädt er uns
ein, uns ein wenig zu trennen vom
äußeren Getöse, um auch die innere
Sammlung wiederzugewinnen,
sodass wir den Blick ins Innere und
in die Höhe richten können. Dann
kann Gott unsere Seele berühren
und uns sein Wort mitteilen. Die
Fastenzeit eignet sich in besonderer
Weise dafür, dass wir Abstand
nehmen zu dem, was täglich auf uns
einstürmt und unsere Schritte neu
auf den Weg ins Innere lenken.

Er steht auf und folgt dem Plan
Gottes.

Wir kommen zum zweiten Punkt.
Josef ist bereit, sich zu erheben und –
wie das Evangelium sagt -, den
Willen Gottes zu erfüllen (Mt 1, 24; 2,
14). Damit berührt er das Leben
Marias in dessen Mitte, in der
Antwort, die sie im entscheidenden



Moment ihres Lebens gegeben hatte:
Siehe, ich bin die Magd des Herrn (Lk
1, 38). Der heilige Josef reagiert
genauso: Ich bin dein Diener, verfüge
über mich. Seine Antwort entspricht
der Jesajas, als der Herr ihn ruft:
„Hier bin ich, Herr, sende mich“ (Jes
6, 8, in Zusammenhang mit 1 Sam 3,
8 ff). Dieser Ruf wird sein ganzes
weiteres Leben prägen. Es gibt noch
einen anderen Text der Hl. Schrift,
der hierzu passt: die Ankündigung,
die Jesus dem Petrus macht, als er
ihm sagt: „Ein anderer wird dich
gürten und dich führen, wohin du
nicht willst“ (Joh 21, 18). Diese
Bereitschaft ist der Lebensstil des hl.
Josef: Er ist bereit, sich führen zu
lassen, auch wenn es geht, wohin er
nicht will. Sein ganzes Leben ist eine
Geschichte der Fügsamkeit.

Sie begann mit der Botschaft des
Engels vom Geheimnis der göttlichen
Mutterschaft Mariens, dem
Geheimnis der Ankunft des Messias.



Die Vorstellung, die er sich von
einem stillen, einfachen Leben
gemacht hatte, wird plötzlich über
den Haufen geworfen, als er
einbezogen wird in das Abenteuer
Gottes mit den Menschen. Wie Moses
vor dem brennenden Dornbusch
findet er sich vor einem Geheimnis,
dessen Zeuge und Mitwisser er ist.
Sehr bald weiß er, was das für ihn
bedeutet, dass nämlich der Messias
nicht in Nazareth geboren wird und
er sich nach Bethlehem, der Stadt
Davids, aufmachen muss. Aber auch
dort kann die Geburt nicht
stattfinden: Denn die Seinen nahmen
ihn nicht auf (Joh 1, 11). Schon
schlägt die Stunde des Kreuzes, denn
der Herr wird draußen geboren, in
einem Stall. Später folgt, auf eine
neue Botschaft des Engels hin, die
Flucht nach Ägypten, wo er das Los
der Obdach- und Heimatlosen teilt,
der Flüchtlinge, Fremden,
Entwurzelten, die einen Ort suchen,



wo sie mit den Ihren wohnen
können.

Er kehrt zurück, aber die Gefahren
nehmen kein Ende. Später macht er
die schmerzhafte Erfahrung der drei
Tage, in denen Jesus verschwunden
ist (Lk 2, 46), die Tage, die wie eine
Vorankündigung der Zeit zwischen
Kreuz und Auferstehung sind, Tage,
in denen der Herr verschwunden ist
und alles leer zu sein scheint. Und
der Auferstandene kehrt nicht zu den
Seinen zurück wie in vergangenen
Tagen, sondern er sagt: Halte mich
nicht fest, denn ich muss zum Vater
hinaufgehen. Du kannst bei mir sein,
wenn auch du hinaufkommst (s. Joh
20, 17). Als Jesus im Tempel
wiedergefunden wird, tritt sein
Geheimnis in den Vordergrund mit
allem, was es an Ferne, Schwere und
Größe enthält. Josef fühlt sich in
gewisser Weise von Jesus an seinen
Platz verwiesen, zugleich aber auch
nach oben geführt. „Wusstet ihr



nicht, dass ich in dem sein muss, was
meinem Vater gehört?“ (Lk 2, 49)

Es ist, als sagte Er ihm: Du bist nicht
mein Vater, sondern mein
Beschützer. Als dir dieses Amt
anvertraut wurde, hast du die
Aufgabe erhalten, das Geheimnis der
Erlösung zu hüten.

Schließlich starb Josef, ohne die
Sendung Jesu vollendet gesehen zu
haben. In seinem Schweigen lagen
all seine Leiden und Hoffnungen
verborgen. In seinem Leben hat
dieser Mann nicht versucht, sich
selbst zu verwirklichen, er hat nicht
bei sich die Mittel gesucht, mit denen
er in seinem Leben hätte machen
können, was er wollte. Er hat sich
vielmehr selbst verleugnet, sich
führen lassen, wohin er nicht wollte.
Er hat sein Leben nicht für sich selbst
gelebt, sondern für andere. Er hat
sich nicht von dem leiten lassen, was
sein Verstand ihm vorschlug oder



sein Willen durchsetzen wollte,
sondern er hat den Wünschen Gottes
entsprochen und auf den eigenen
Willen verzichtet, um sich dem des
Anderen zu fügen, dem großartigen
Willen des Höchsten. Doch gerade in
diesem Verzicht auf sich selbst findet
sich der Mensch.

Es ist wahr: Nur wenn wir lernen,
das Leben zu verlieren, wenn wir
uns verschenken, werden wir das
Leben und zu uns selbst finden.
Wenn dies geschieht, dann steht
nicht unser eigener Wille im
Vordergrund, sondern der des Vaters,
dem Jesus sich hingab: „Nicht mein,
sondern dein Wille soll
geschehen“ (Lk 22, 42). Weil sich
dann erfüllt, was wir im Vaterunser
sagen: Dein Wille geschehe, wie im
Himmel, so auf Erden, wird die Erde
zu einem Stück Himmel, denn hier
geschieht dann dasselbe wie im
Himmel. Mit seinem Verzicht, seiner
Hingabe, die in gewisser Weise die



Hingabe Jesu am Kreuz
nachzeichnet, hat der hl. Josef uns
die Wege der Treue, der
Auferstehung und des Lebens
gezeigt.

Immer unterwegs

Uns bleibt noch ein dritter Aspekt:
Wenn wir diesen Josef betrachten,
der als Pilger gekleidet ist, verstehen
wir, dass vom Augenblick an, in dem
er in das Geheimnis einbezogen war,
er in seinem Leben ständig
unterwegs war, immer ein Pilger.
Sein Leben war gezeichnet von dem
Abrahams.

Die Geschichte Gottes unter den
Menschen, die die Geschichte seiner
Erwählten ist, beginnt mit dem
Befehl, den Abraham als Stammvater
erhielt: Verlass dein Land, werde ein
Fremdling (Gen 12, 1; Hebr 9, 8 ff).
Da sein Leben Abbild von Abrahams
Leben ist, ist Josef für uns das
Vorbild



christlicher Existenz. Dies können
wir mit einzigartiger Lebendigkeit im
ersten Petrusbrief und im Brief des
hl. Paulus an die Hebräer
nachvollziehen. Da wir Christen sind
– sagen uns die Apostel – müssen wir
uns als Fremde betrachten, als Pilger
und Gäste (1 Petr 1, 17; 2, 11; Hebr 13,
14); denn unsere Heimat ist im
Himmel, wie der hl. Paulus im Brief
an die Philipper schreibt (Phil 3, 20).

Heute klingen diese Worte vom
Himmel eher fremd; denn wir neigen
dazu zu denken, sie entfernten uns
von unseren Pflichten auf der Erde
und entfremdeten uns der Welt.
Näher liegt uns der Gedanke, unsere
Berufung bestehe nur darin, ein
Paradies auf Erden zu schaffen. In
Wirklichkeit zerstören wir gerade
dabei die Schöpfung. Im Grunde
berührt die Sehnsucht des Menschen
die Unendlichkeit. Deshalb stellen
wir heute mehr denn je fest, dass nur
Gott die Sehnsucht des Menschen



wirklich stillen kann. Wir sind so
gemacht, dass die endlichen Dinge
uns immer unbefriedigt lassen, weil
wir viel mehr brauchen. Wir
brauchen die Liebe, die Wahrheit
und die Schönheit, die unendlich
sind, unerschöpflich, grenzenlos.

Diese Sehnsucht kann auch
unterdrückt werden, wir können sie
aus unserem Horizont verdrängen
und das Unendliche suchen, wo es
nicht zu finden ist. Wir wollen den
Himmel schon hier auf der Erde
haben, und so erhoffen und
erwarten wir alles von ihr und der
heutigen Gesellschaft. Beim Versuch,
Unendlichkeit aus dem Endlichen zu
gewinnen, schädigt der Mensch die
Erde und macht ein sinnvolles
Zusammenleben mit anderen
unmöglich, denn er betrachtet sie als
Bedrohung und Hindernis. Nur wenn
wir neu lernen, unseren Blick zum
Himmel zu erheben, wird auch die
Erde wieder in ihrem Glanz



erstrahlen. Nur wenn wir in unserer
Seele die große Hoffnung auf ein
ewiges Leben bei Gott neu erwecken
und uns wieder als Pilger auf dem
Weg zur Ewigkeit fühlen, anstatt uns
ausschließlich an die Erde fesseln zu
lassen, nur dann wird unsere Liebe
zu dieser Welt die Kraft haben, auch
hier Frieden und Hoffnung zu
schaffen.

Für all das wollen wir dem Herrn
danken an diesem Tag, da er uns
diesen Heiligen geschenkt hat, der
uns lehrt, uns in Gott zu sammeln,
der die Bedeutung von Bereitschaft
und Gehorsam lehrt, die Haltung von
Pilgern, die sich von Gott führen
lassen. Auf diese Weise zeigt er uns,
wie wir unserer Welt dienen können.
Bitten wir ihn um die Gnade, dass
auch wir wachsam und bereit
werden und so eines Tages von Gott
empfangen werden, der unser
wahres Ziel ist.



Predigt von Kardinal Josef Ratzinger,
Rom, 19.03.1992

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/als-josef-schlaft/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/als-josef-schlaft/
https://opusdei.org/de-ch/article/als-josef-schlaft/

	Als Josef schläft...

