opusdei.org

29. Mensch und
Gesellschaft

Fur die menschliche Person ist
die soziale Sphare nicht etwas
Nebensachliches, sondern sie
leitet sich aus einer wichtigen
Wesensdimension ab: der
»Sozialitat“. Der Mensch kann
nur im Verein mit anderen
Menschen wachsen und seine
Berufung verwirklichen.

01.09.2017



1. Der soziale Charakter der
Person

Gott hat den Menschen nicht als
»Solitirwesen“ geschaffen, sondern
als ,,soziales Wesen“ gewollt (vgl. Gen
1,27; 2,18.20.23). Fur die menschliche
Person ist die soziale Sphéare nicht
etwas Nebensichliches, sondern sie
leitet sich aus einer wichtigen
Wesensdimension ab: der
ySozialitat“. Der Mensch kann nur im
Verein mit anderen Menschen
wachsen und seine Berufung
verwirklichen [ '].

Diese naturgegebene Sozialitat wird
einsichtiger im Licht des Glaubens.
Es besteht eine gewisse Ahnlichkeit
zwischen dem innersten Leben der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit und

der ,communio‘ (Gemeinsamkeit,
Teilhabe), die unter den Menschen
entstehen soll. Alle wurden
gleichermafden durch Christus erlost
und sind zum selben Ziel berufen [ *].



Die Offenbarung zeigt, dass die
Fahigkeit der Menschen,
Beziehungen zu kniipfen, sich auf die
ganze Menschheit hin 6ffnen soll
und niemanden ausschliefen darf;
und dass sie vollig unentgeltlich sein
soll, denn im Néachsten sehen wir
nicht blofd Unseresgleichen, sondern
das lebendige Abbild Gottes, fir das
man auch zu den grofsten Opfern
bereit sein muss [ *].

Der Mensch ist also ,dazu berufen,
«flir» andere da zu sein, zu einer
«Gabe» zu werden® [ “], wenngleich
er nicht nur das ist. Er ist berufen,
nicht blofs , mit“ anderen oder
,2heben“ anderen zu existieren,
sondern ,fiir“ die anderen; und das
bedeutet dienen, lieben. Die
menschliche Freiheit ,verkommt,
wenn der Mensch es sich im Leben
zu bequem macht und sich in einer
,einsamen Selbstherrlichkeit’
verschanzt“ [ °].



Aus der naturgegebenen Dimension
der Sozialitat und ihrer
ubernaturlichen Bekraftigung darf
man jedoch nicht folgern, dass die
gesellschaftlichen Beziehungen der
reinen Spontaneitdt iberlassen
werden konnen. Viele naturliche
Qualitaten des Menschen (z.B. die
Sprache) verlangen Bildung und
Ubung zu ihrer korrekten
Verwendung. Dasselbe gilt fur die
Sozialitat: zu ihrer Entfaltung ist
personliche und kollektive
Bemiithung nétig [ °].

Die Sozialitat ist nicht auf politische
und wirtschaftliche Aspekte
beschrankt; wichtiger als diese sind
die Beziehungen, die auf Tieferem
beruhen. Auch im Bereich der
Gesellschaft muss das Geistige an
erster Stelle stehen [ ]. Daraus folgt,
dass eine wirklich menschenwurdige
Gesellschaft das innere Wachstum
der Personen braucht. Die Geschichte
der Menschheit wird nicht durch



apersonale Faktoren in Gang ge-
halten, sondern durch die
Interaktion aufeinanderfolgender
Generationen von Personen, deren
freie Akte die gesellschaftliche
Ordnung aufbauen [ ®]. Das zeigt, wie
wichtig es ist, besonderes Gewicht
auf die geistigen Werte und die
uneigennitzigen Beziehungen zu
legen, wie sie etwa der Bereitschaft
zur Selbsthingabe entspringen. Dies
gilt sowohl fiir das personliche
Verhalten als auch fiir das
Organisationsschema der
Gesellschaft.

Die Sozialitét ist eng verknupft mit
einem anderen Merkmal des
Menschen: der fundamentalen
Gleichheit und den akzidentellen
Verschiedenheiten der Personen. Alle
Menschen besitzen die gleiche Natur
und haben denselben Ursprung, alle
wurden durch Christus erlost und
sind zur Teilhabe an derselben
gottlichen Seligkeit berufen: ,,Alle



Menschen erfreuen sich somit der
gleichen Wirde“ (KKK, 1934). Neben
dieser Gleichheit gibt es
Unterschiede, die man, sofern sie
nicht ungerecht sind, positiv werten
muss: ,Diese Unterschiede
entsprechen dem Plane Gottes. Gott
will, dass jeder Mensch von anderen
erhalt, was er benotigt. Wer tiber
besondere ,Talente’ verfligt, soll sie
zum Vorteil derer anwenden, die
ihrer bediirfen“ (KKK, 1937).

2. Die Gesellschaft

In Ausiibung unserer Sozialitét
entstehen Verbande aller Art, die auf
die Erreichung unterschiedlicher
Zwecke ausgerichtet sind. ,Eine
Gesellschaft ist eine Gruppe von
Personen, die organisch durch ein
Einheitsprinzip verbunden sind, das
uber den Einzelnen

hinausgeht* (KKK, 1880).



Die menschlichen Zwecke sind
vielfaltig, ebenso die Weisen ihres
Verbundenseins: Liebe,
Volkszugehorigkeit, Sprache,
Territorium, Kultur usw.
Dementsprechend existiert ein sehr
breites Spektrum von Institutionen
oder Vereinigungen, die wie die
Familie aus wenigen Personen
bestehen, aber auch eine immer
grofdere Zahl umfassen, wenn man
von den diversen Vereinen uber die
Gemeinden und die Staaten bis zur
internationalen Gemeinschaft
fortschreitet.

Manche Gesellschaften wie die
Familie und die biirgerliche
Gesellschaft entsprechen
unmittelbarer der Natur des
Menschen und sind fiir ihn
notwendig; andere entspringen der
freien Initiative und grinden auf der
naturlichen, an sich zu begrifienden
Neigung der Menschen, Kultur zu
schaffen (vgl. KKK, 1882;



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 151).

Aus der engen Verflochtenheit von
Mensch und Gesellschaft erklart sich
der enorme Einfluss der letzteren auf
die Entwicklung der Person und die
Schadigung des Einzelnen durch eine
fehlerhaft organisierte Gesellschaft.
Das Verhalten der Menschen hangt
zu einem gewissen Grad von der
Sozialorganisation ab, da diese als
Kulturgebilde auf die Person
einwirkt. Ohne den Menschen auf
ein anonymes Element der
Gesellschaft zu reduzieren [ °], ist
klar, dass seine allseitige
Entwicklung und der
gesellschaftliche Fortschritt
wechselweise aufeinander einwirken
[ '°]. Die personale und die soziale
Dimension des Menschen sind
einander nicht entgegengesetzt,
sondern komplementar, mehr noch,
in ihrer engen Verflechtung
verstarken sie sich gegenseitig.



In diesem Sinn entstehen aufgrund
der Sinden der Menschen in der
Gesellschaft ungerechte Strukturen
oder Strukturen der Siinde ['']. Sie
stehen der rechten Ordnung
entgegen, erschweren die Ausibung
der Tugend und erleichtern
personliche Sinden gegen die
Gerechtigkeit, die Nachstenliebe, die
Keuschheit usw. Es kann sich dabei
um allgemein verbreitete
unmoralische Gewohnheiten
handeln (etwa Korruption in der
Politik und im Geschaftsleben) oder
um ungerechte Gesetze (wie jene, die
Abtreibung legalisieren) usw. [ **].
Die Strukturen der Siinde mussen
beseitigt und durch gerechte
Strukturen ersetzt werden.

Ein entscheidendes Mittel zur
Beseitigung ungerechter Strukturen,
zur Christianisierung der
Arbeitsbeziehungen und der
Gesellschaft tiiberhaupt ist das
standige Bemiihen, konsequent nach



den Normen der Berufsethik zu
handeln. Dieses Bemuhen ist im
Ubrigen notwendige Voraussetzung
fur die Heiligung der beruflichen
Arbeit.

3. Die Autoritat '

»Jede menschliche Gemeinschaft
bedarf einer Autoritat, von der sie
geleitet wird. Diese hat ihre
Grundlage in der menschlichen
Natur. Sie ist fiir die Einheit des
Gemeinwesens notwendig. IThre
Aufgabe ist es, soweit wie moglich
das Gemeinwohl der Gesellschaft zu
gewdahrleisten® (KKK, 1898).

Da die Sozialitat eine
Wesenseigenschaft der menschlichen
Natur ist, muss man folgern, dass
jede rechtmaéifdige Autoritat von Gott
als dem Schopfer dieser Natur
kommt (vgl. Rom 13, 1; KKK, 1899).
Freilich bleiben ,,die Bestimmung der
Regierungsform und die Auswahl der



Regierenden dem freien Willen der
Staatsbiirger tiberlassen® [ '].

Die moralische Legitimation der
Autoritat stammt nicht aus ihr selbst;
sie ist Dienerin Gottes (vgl. Rom
13,4), ausgerichtet auf das
Gemeinwohl [ °]. Ihre Tréger miissen
die Autoritat als Dienst ausuben, sie
miussen ohne Bevorzugungen und
unter Hintanstellung der eigenen
Interessen die austeilende
Gerechtigkeit iiben und dirfen nicht
despotisch vorgehen (vgl. KKK, 1902,
2235, 2236).

,y2Auch wenn die 6ffentliche Autoritat
bisweilen auf die Unterdriickung von
etwas verzichten kann, was im Fall
des Verbots einen schwereren
Schaden anrichten wiirde (vgl. hl.
Thomas v. Aquin, Summa Theologiae,
I-11, . 96, a. 2), kann sie doch niemals
zulassen, die Verletzung, die anderen
Menschen durch die
Nichtanerkennung eines ihrer



Grundrechte wie das auf Leben
zugefuigt wird, als Recht der
einzelnen zu legitimieren — selbst
wenn diese die Mehrheit der
Mitglieder der Gesellschaft
ausmachen wiirden“ [ *°].

Was die politischen Systeme betrifft,
»~weif$ die Kirche das System der
Demokratie zu schitzen, insoweit es
die Beteiligung der Burger an den
politischen Entscheidungen sicher-
stellt und den Regierten die
Moglichkeit garantiert, ihre
Regierungen zu wahlen und zu kon-
trollieren“ [ ’]. Die demokratische
Ordnung des Staates ist Teil des
Gemeinwohls. Aber ,,der Wert der
Demokratie steht und fallt mit den
Werten, die sie verkorpert und
fordert: grundlegend und
unumganglich sind sicherlich die
Wirde jeder menschlichen Person,
die Achtung ihrer unverletzlichen
und unverduferlichen Rechte“ [ *].
,Eine Demokratie ohne Werte



verwandelt sich, wie die Geschichte
beweist, leicht in einen offenen oder
hinterhéaltigen Totalitarismus® [ *].

4. Das Gemeinwohl

,Das Gemeinwohl ist ,die Gesamtheit
jener Bedingungen des
gesellschaftlichen Lebens, die sowohl
den Gruppen als auch deren
einzelnen Gliedern ermoglichen, die
eigene Vollendung voller und
leichter zu erreichen’* [ *°]. Das
Gemeinwohl liegt daher nicht nur
auf der materiellen, sondern auch
auf der geistigen Ebene (beide
miteinander verflochten), und ,es
beruht auf drei wesentlichen
Elementen “ (KKK, 1906):

— auf der Achtung der Person und
ihrer Freiheit [*'];

— auf dem Streben nach sozialem
Wohl und ganzheitlicher
menschlicher Entwicklung [*];



— auf der Forderung des Friedens,
also der ,Dauerhaftigkeit und
Sicherheit einer gerechten
Ordnung* (KKK, 1909) [ **].

,Der gesellschaftlichen Natur des
Menschen entsprechend steht das
Wohl eines jeden in Verbindung mit
dem Gemeinwohl“ (KKK, 1905), und
dieses muss ,,stets auf den Fortschritt
der Personen ausgerichtet” (KKK,
1912) sein [ *].

Das Gemeinwohl umfasst nicht nur
die Stadt oder das Land. Es gibt auch
,ein weltweites Gemeinwohl . Dieses
erfordert eine Gliederung der
Volkergemeinschaft“ (KKK, 1911).

5. Gesellschaft und
transzendente Dimension der
Person

Die Sozialitat betrifft alle
Wesensziige der Person und daher
auch deren transzendente



Dimension. Die tiefste Wahrheit des
Menschen liegt darin, dass er Bild
und Gleichnis Gottes und zur
Gemeinschaft mit ihm berufen ist.
Daraus leitet sich seine Wiirde ab [
%], Daher ,erweist sich die
theologische Dimension sowohl fiir
die Interpretation wie fir die Losung
der heutigen Probleme des
menschlichen Zusammenlebens als
unabdingbar® [ *].

Daraus ergibt sich die Hinfalligkeit
von Gesellschaftsentwiirfen, die auf
die transzendente Dimension
vergessen. Tatsachlich ist der
Atheismus - in seinen verschiedenen
Auflerungen - eines der
gravierendsten Phdnomene unserer
Zeit, mit schwerwiegenden
Konsequenzen fiir das
gesellschaftliche Leben [ *’]. Das ist
heute besonders offensichtlich. Je
mehr die religiosen Wurzeln einer
Gemeinschaft verloren gehen, desto
angespannter und gewalttatiger



werden die Beziehungen zwischen
ihren Gliedern, weil die sittliche

Kraft zum Guten geschwacht wird
oder sogar ganz verloren geht [ **].

Wenn man fur die Ordnung der
Gesellschaft eine tragfahige
dauerhafte Basis will, ist ein
absolutes Fundament notig, das nicht
von wandelbaren Meinungen oder
Machtverhaltnissen abhangt; und
dieses absolute Fundament ist nur
Gott [ *]. Die religiése und die soziale
Dimension der menschlichen Person
dirfen daher nicht voneinander
getrennt und noch weniger einander
entgegengesetzt werden [ *°]. Es gilt,
diese beiden Spharen der Wahrheit
uber den Menschen, die einander
implizieren und wechselseitig
fordern, in Einklang zu bringen: die
unbedingte Suche nach Gott (vgl.
KKK, 358 u. 1721; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 109) und die
Sorge um den Nachsten und die Welt,



die durch die theozentrische
Dimension gestirkt wird [ *'].

Geistiges Wachstum ist daher zur
Forderung des gesellschaftlichen
Fortschritts unerldsslich. Die
gesellschaftliche Erneuerung nahrt
sich aus der Kontemplation. In der
Tat fihrt die Begegnung mit Gott im
Gebet eine geheimnisvolle Kraft in
die Geschichte ein, die die Herzen
verwandelt, sie zur Bekehrung
bewegt und eben dadurch die
Energie zur Transformation der
sozialen Strukturen weckt.

Gesellschaftlichen Wandel ohne
ernsthaftes Bemtiihen um
personlichen Wandel zu fordern, ist
ein Betrug, der letztlich nur
Enttduschung hervorruft und
weiteren Verfall zeitigt. Eine ,neue
Gesellschaftsordnung®, die realistisch
und daher immer auch verbesserbar
ist, verlangt eine Steigerung der
notwendigen technischen und wis-



senschaftlichen Kompetenz [ *]

sowie eine Verbesserung der
sittlichen und geistlichen Bildung.
Nur so kommt es zur Erneuerung der
Institutionen und Strukturen [ *].
Zugleich darf nicht vergessen
werden, dass das Bemiithen um eine
gerechte soziale Ordnung die Person
adelt, die sich dafiir einsetzt.

6. Teilnahme der Katholiken
am offentlichen Leben

An der Forderung des Gemeinwohls
sollen alle mitwirken, ihrem Platz
und ihrer Rolle entsprechend. ,Diese
Pflicht ist mit der Wiirde der
menschlichen Person untrennbar
verbunden® (KKK, 1913). ,Niemand
darf einer rein individualistischen
Ethik verhaftet bleiben“ [ **]. Daher
»Sollen die Burger soweit wie
moglich am offentlichen Leben aktiv
teilnehmen® (KKK, 1915) [ *].



Das Recht und die Pflicht zur
Teilnahme am 6ffentlichen Leben
leitet sich aus dem Subsidiaritéts-
prinzip ab: ,Eine uibergeordnete
Gesellschaft darf nicht in das innere
Leben einer untergeordneten
Gesellschaft dadurch eingreifen, dass
sie diese ihrer Kompetenzen beraubt.
Sie soll sie im Notfall unterstiitzen
und ihr dazu helfen, ihr eigenes
Handeln mit dem der anderen gesell-
schaftlichen Krafte im Hinblick auf
das Gemeinwohl abzustimmen® [ *°].

Diese Teilnahme wird vor allem
verwirklicht durch die
verantwortungsbewusste Erfullung
der eigenen familidren und
beruflichen Pflichten (vgl. KKK, 1914)
sowie der Pflichten der legalen
Gerechtigkeit (wie zum Beispiel
durch Zahlen der Steuern) [ *]. Sie
erfolgt auch durch die Ubung der
Tugenden, besonders der Solidaritat.



In Anbetracht der Interdependenz
von Personen und Gruppen muss
sich die Teilnahme am offentlichen
Leben im Geist der Solidaritat
vollziehen, die als Einsatz fir die
Mitmenschen zu verstehen ist [ *®].
Die Solidaritat muss das Ziel und das
Kriterium der Organisation der
Gesellschaft sein, nicht blof$ als
moralisierender Wunsch, sondern
als klares Erfordernis der
menschlichen Natur selbst; von ihr
hangt wesentlich der Friede der Welt
ab (vgl. KKK, 1939 u. 1941) [ *].
Obwohl die Solidaritat sich auf alle
Menschen erstreckt, ist sie aus
Grinden der Dringlichkeit umso
notwendiger, je grofder die Not der
Personen ist. Daher die vorrangige
Liebe zu den Armen und
Hilfsbedirftigen (vgl. KKK, 1932,
2443-2449; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 183-184).

Als Burger haben die Glaubigen
dieselben Pflichten und Rechte wie



alle anderen, die sich in ihrer
Situation befinden; und als
Katholiken tragen sie grofiere
Verantwortung (vgl. Tit 3,1-2, 1 Petr
2,13-15) [ *°]. Daher ,koénnen die
Laien nicht darauf verzichten, sich in
die »Politik« einzuschalten “ [ *'].
Diese aktive Mitwirkung der Laien
»1st besonders notwendig, wenn es
darum geht, Mittel und Wege zu
finden, um die gesellschaftlichen,
politischen und wirtschaftlichen
Gegebenheiten mit den Forderungen
des christlichen Glaubens und
Lebens zu durchdringen® (KKK, 899).

Da in manchen Fallen die staatlichen
Gesetze nicht mit der Lehre der
Kirche tiberein-stimmen, mussen die
Katholiken alles in ihrer Macht
Stehende tun, um im
Zusammenwirken mit anderen
Birgern guten Willens diese Gesetze
zu dndern, immer auf rechtméafiigem
Wege und mit Liebe [ *]. In jedem
Fall muss ihr Verhalten mit der



katholischen Lehre in Einklang
stehen, auch wenn ihnen dadurch
Nachteile erwachsen, denn man
muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen (vgl. Apg 5,29).

Die Katholiken sollen also ihre
Burgerrechte ausiiben und ihre
Pflichten erfiillen, was besonders fiir
die Laien gilt, die berufen sind, die
Welt mit Initiative und
Verantwortungssinn von innen her
zu heiligen, ohne darauf warten, dass
die Hierarchie die Probleme mit den
staatlichen Autoritaten bereinigt
oder die Losungen vorgibt [ *].

Enrique Colom
Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen
Kirche , 1877-1917; 1939-1942;
2234-2249.



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Homilie Christkonig,
in Christus begegnen , 179-187.

Kongregation fir die Glaubenslehre,
Lehrmdajsige Note zu einigen Fragen
tiber den Einsatz und das Verhalten
der Katholiken im politischen Leben,
24.11.2002.

1 Vgl. II. Vat. Konzil, Gaudium et
spes , 24-25; Kongregation fur die
Glaubenslehre, Instr. Libertatis
conscientia, 32; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 110.

2 ,Das Mitsein mit Jesus Christus
nimmt uns in sein «Fur alle» hinein,
macht es zu unserer Seinsweise. Es



verpflichtet uns fir die anderen,
aber im Mitsein mit ihm wird es
auch uberhaupt erst moglich,
wirklich fiir die anderen, fiirs Ganze
da zu sein“ (Benedikt XVI., Enz. Spe
salvi, 30.11.2007, 28).

3 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Sollicitudo rei socialis, 30.12.1987, 40.

4 Johannes Paul II., Apost. Schreiben
Mulieris dignitatem , 15.8.1988, 7.

5 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 31.

6 ,Die menschliche Sozialitat
mundet nicht automatisch in die
Gemeinschaft der Personen und in
die Selbsthingabe. Aufgrund von
Hochmut und Egoismus entdeckt der
Mensch in sich selbst Keime von
Asozialitat, individualistischer
Verschlossenheit und der Neigung,
den anderen zu unterdricken.“ (
Kompendium der Soziallehre der
Kirche , 150).



7 Vgl. Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
24 a).

8 ,,Die historisch bestehende
Gesellschaft entsteht aus den sich
ineinander verflechtenden
Freiheiten aller Personen, die in ihr
handeln und durch ihre
Entscheidungen zu ihrer Entfaltung
oder Verarmung beitragen* (
Kompendium der Soziallehre der
Kirche , 163).

9 ,Grund, Trager und Ziel aller
gesellschaftlichen Institutionen ist
die menschliche Person und muss es
sein® (II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes , 25). Vgl. Pius XII., Radio-
Weihnachtsbotschaft, 24.12.1942: AAS
35(1943) 12; Johannes XXIII., Enz.
Mater et magistra : AAS 53 (1961)
453; KKK,1881; Kompendium der
Soziallehre der Kirche , 106.

10 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Sollicitudo rei socialis , 38; KKK, 1888;



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 62, 82 und 134.

11 Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Sollicitudo rei socialis , 36.

12 ,Wenn die Kirche von Situationen
der Siinde spricht oder bestimmte
Verhaltnisse und gewisse kollektive
Verhaltensweisen (...) anklagt, dann
weils sie und betont es auch, dass
solche Falle von sozialer Sunde die
Frucht, die Anhaufung und die
Zusammenballung vieler personaler
Stinden sind. Es handelt sich dabei
um sehr personliche Stinden dessen,
der Unrecht erzeugt, begiinstigt oder
ausnutzt; der, obgleich er etwas tun
konnte, um gewisse soziale Ubel zu
vermeiden, zu beseitigen oder
wenigstens zu begrenzen, es aus
Tragheit oder Angst, aus
komplizenhaftem Schweigen oder
geheimer Beteiligung oder aus
Gleichgultigkeit doch unterldsst; der
Zuflucht sucht in der behaupteten



Unmaoglichkeit, die Welt zu
verandern, und der sich den Muhen
und Opfern entziehen

will“ (Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia , 2.12.1984, 16).

13 Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. Lumen
gentium , 36; Johannes Paul II., Enz.
Centesimus annus, 1.5.1991, 38;
Kompendium der Soziallehre der
Kirche , 570. Es handelt sich generell
um einen Prozess, nicht um eine
sofortige Anderung, so dass die
Laienglaubigen oftmals gezwungen
sind, mit diesen Strukturen zu leben
und ihre Folgen zu tragen, ohne sich
verfithren zu lassen und ohne im
Bestreben zu erlahmen, sie zu
verandern. In diesem
Zusammenhang ist es angebracht,
die Worte Christi zu betrachten: ,,Ich
bitte nicht, dass du sie aus der Welt
nimmst, sondern dass du sie vor dem
Bosen bewahrst“ (Joh 17,15).



14 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 74; Vgl. KKK, 1901.

15 ,Die Autoritidt wird nur dann
rechtmaflig ausgeiibt, wenn sie das
Gemeinwohl der betreffenden
Gemeinschaft anstrebt und sittlich
erlaubte Mittel anwendet, um es zu
erreichen. Falls Behorden
ungerechte Gesetze erlassen oder der
sittlichen Ordnung widersprechende
Mafsnahmen ergreifen, konnen
solche Anordnungen das Gewissen
nicht verpflichten“ (KKK, 1903).

16 Johannes Paul II., Enz.
Evangelium vitae , 25.3.1995, 71.

17 Johannes Paul II., Enz. Centesimus
annus , 46.

18 Ebd., 70. Der Papst bezieht sich
insbesondere auf das Recht jedes
unschuldigen Wesens auf Leben, zu
dem die Abtreibungsgesetze in
Widerspruch stehen.



19 Ebd., 46.

20 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes , 26; vgl. KKK, 1906.

21 ,,Im Namen des Gemeinwohls
sind die 6ffentlichen Gewalten
verpflichtet, die unveraufderlichen
Grundrechte der menschlichen
Person zu achten. Die Gesellschaft
muss jedem ihrer Glieder
ermoglichen, seine Berufung zu
verwirklichen“ (KKK, 1907).

22 Die Autoritat muss unter Achtung
des Subsidiaritatsprinzips und durch
die Forderung der Privatinitiative
daflir sorgen, dass jeder Uber das
verfugt, was fir ein
menschenwiirdiges Leben notwendig
ist: Nahrung, Kleidung, Gesundheit,
Arbeit, Erziehung und Bildung,
richtige Information usw.: vgl. KKK,
1908 u. 2211.

23 Der Friede besteht nicht einfach
darin, dass kein Krieg ist. Er kann



nicht erreicht werden ohne
Sicherung der Achtung der Wirde
der Personen und der Volker: vgl.
KKK, 2304. Der Friede besteht in der
»Ruhe der Ordnung“ (Hl. Augustinus,
De civitate Dei, 19,13). Er ist ein Werk
der Gerechtigkeit: vgl. Jes 32,17. Die
Autoritat muss durch erlaubte Mittel
»die Sicherheit der Gesellschaft und
deren Glieder gewahrleisten. Das
Gemeinwohl begriindet das Recht
auf personliche und kollektive
Selbstverteidigung® (KKK, 1909).

24 ,Die gesellschaftliche Ordnung
und ihre Entwicklung mussen sich
dauernd am Wohl der Personen
orientieren und nicht umgekehrt“ (II.
Vat. Konzil, Konst. Gaudium et spes ,
26).

25 Vgl. ebd., 19.

26 Johannes Paul II., Enz. Centesimus
annus, 55. Vgl. II. Vat. Konzil, Konst.
Gaudium et spes, 11 u. 41.



27 Vgl. Johannes PAUL II., Enz.
Evangelium vitae, 21-24. Nachdem er
den Irrtum der Ideologien aufgezeigt
hat, figt Johannes Paul II. hinzu:
»Wenn wir uns weiter fragen, woher
diese irrige Sichtweise des Wesens
der Person und der »Subjektivitat«
der Gesellschaft stammt, konnen wir
nur antworten, dass ihre
Hauptursache der Atheismus ist. In
der Antwort auf den Anruf Gottes,
der sich in den Dingen der Welt
manifestiert, wird sich der Mensch
seiner ubernatirlichen Wirde
bewusst. (...). Die Leugnung Gottes
beraubt die Person ihres tragenden
Grundes und fihrt damit zu einer
Gesellschaftsordnung ohne
Anerkennung der Wiirde und
Verantwortung der menschlichen
Person® (Johannes Paul II., Enz.
Centesimus annus, 13).

28 Der Mensch kann eine
Gesellschaft konstruieren und ,,die
Erde ohne Gott gestalten, aber ohne



Gott kann er sie letzten Endes nur
gegen den Menschen formen. Der in
sich verschlossene Humanismus ist
ein un-menschlicher

Humanismus“ (Paul VI., Enz.
Populorum progressio, 26.3.1967, 42).
Vgl. Johannes XXIII., Enz. Mater et
magistra: AAS 53 (1961) 452-453; 11.
Vat. Konzil, Konst. Gaudium et spes,
21; Benedikt XVI., Enz. Deus caritas
est, 25.12.2005,42.

29 Vgl. Leo XIII., Enz. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 u.
278; Pius XI., Enz. Caritate Christi:
AAS 24 (1932) 183-184.

30 Manche ,,sehen im Christsein nur
ein Biindel von Andachten oder
Frommigkeitsibungen, ohne zu
begreifen, dass es die Situationen des
taglichen Lebens, ein Gespir fir die
Not der anderen und die Beseitigung
der Ungerechtigkeit einschliefst. (...)
Andere wiederum neigen zu der
Meinung, das christliche Dogma



misse, um fiir die Menschen
akzeptabel zu sein, in einigen
wesentlichen Aussagen
abgeschwacht werden; sie tun so, als
ob das Gebetsleben und der standige
Umgang mit Gott eine Flucht vor der
Verantwortung und ein Verlassen der
Welt seien. Sie vergessen, dass es
gerade Jesus war, der uns zeigte, bis
zu welchem Grad Lieben und Dienen
gehen miussen. Nur wenn wir
versuchen, das Geheimnis der Liebe
Gottes zu verstehen — einer Liebe bis
zum Tode —, werden wir fahig, ganz
fir die anderen da zu sein, ohne dass
Schwierigkeiten oder Gleichgultigkeit
uns etwas anhaben konnen“ (HI.
Josefmaria, Christus begegnen, 98).

31 Es existiert eine tiefgehende
»Wechselwirkung zwischen Gottes-
und Nachstenliebe (...). Wenn die
Berihrung mit Gott in meinem
Leben ganz fehlt, dann kann ich im
anderen immer nur den anderen
sehen und kann das gottliche Bild in



ihm nicht erkennen. Wenn ich aber
die Zuwendung zum Nachsten aus
meinem Leben ganz weglasse und
nur ‘fromm’ sein mochte, nur meine
‘religiosen Pflichten‘ tun, dann
verdorrt auch die
Gottesbeziehung“ (Benedikt XVI.,
Enz. Deus caritas est, 18). Vgl.
Johannes Paul II., Enz. Evangelium
vitae, 35-36; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 40.

32 ,]Jede Berufstatigkeit erfordert
eine grundliche Ausbildung und
dann eine stdndige Weiterbildung,
um sich den neuen Umstdnden
anzupassen, und diese Forderung
verpflichtet insbesondere all jene,
die eine leitende Stellung in der
Gesellschaft anstreben, denn sie
haben einen wichtigen Dienst zu
leisten, von dem das Wohlergehen
aller abhangt“ ( Gesprdache mit Msgr.
Escriva de Balaguer, 90).



33 ,Zu einer besseren Welt tragt
man nur bei, indem man selbst jetzt
das Gute tut, mit aller Leidenschaft
und wo immer die Moglichkeit
besteht“ (Benedikt XVI., Enz. Deus
caritas est, 31 b).

34 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 30.

35 ,,Ein Mensch oder eine
Gesellschaft, die auf die Not und die
Ungerechtigkeit nicht reagieren und
sich nicht bemuhen, sie zu lindern,
sind nicht Mensch und nicht
Gesellschaft nach dem MafSe des
liebenden Herzens Christi. Unter
stdndiger Bewahrung eines weiten
Freiheitsraumes bei der
Ausarbeitung und Anwendung
konkreter Losungen und folglich
innerhalb eines selbstverstandlichen
Pluralismus miussen die Christen in
ihrem Eifer tibereinstimmen, der
Menschheit zu dienen. Sonst wére
ihr Christentum nicht das Wort und



das Leben Jesu, sondern eine Maske
und ein Betrug® (Hl. Josefmaria,
Christus begegnen, 167).

36 Johannes Paul II., Enz. Centesimus
annus, 48. Vgl. KKK, 1883;
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 186 u. 187.

,Das Subsidiaritatsprinzip widersetzt
sich allen Formen des
Kollektivismus. Es zieht die Grenzen
fur das Eingreifen des Staates. Es
zielt darauf ab, die Beziehungen
zwischen den Einzelpersonen und
den Gesellschaften in ein
harmonisches Verhéltnis zu bringen.
Es sucht auf internationaler Ebene
eine wahre Ordnung zu

schaffen“ (KKK, 1885).

Gott ,,iberlasst jedem Geschopf jene
Aufgaben, die es den Fahigkeiten
seiner Natur gemaf$ auszuiiben ver-
mag. Diese Fuhrungsweise soll im
gesellschaftlichen Leben nachgeahmt
werden. Das Verhalten Gottes bei der



Weltregierung, das von so grofder
Rucksichtnahme auf die menschliche
Freiheit zeugt, sollte die Weisheit
derer inspirieren, welche die
menschlichen Gesellschaften
regieren. Sie haben sich als Diener
der gottlichen Vorsehung zu
verhalten® (KKK, 1884).

37 Die legale Gerechtigkeit (oder
Gesetzesgerechtigkeit) ist die Tugend,
die die Person zum Geben dessen
bereit macht, was der Burger
gerechterweise der Gemeinschaft
schuldet: vgl. KKK, 2411.

,Der Gehorsam gegeniiber der
Autoritat und die Mitverantwortung
fir das Gemeinwohl machen es zu
einer sittlichen Pflicht, Steuern zu
zahlen® (KKK, 2240). ,Listige
Betriigereien, durch die sich manche
den Bestimmungen des Gesetzes und
den sozialen Pflichten entziehen,
sind entschieden zu verurteilen. Sie
lassen sich mit den Forderungen der



Gerechtigkeit nicht
vereinbaren“ (KKK, 2411).

38 ,Die Tatsache der gegenseitigen
Abhéangigkeit wird als
entscheidendes System von
Beziehungen in der heutigen Welt
mit seinen wirtschaftlichen,
kulturellen, politischen und
religiosen Faktoren verstanden und
als moralische Kategorie
angenommen. Wenn die gegenseitige
Abhdangigkeit in diesem Sinne
anerkannt wird, ist die ihr
entsprechende Antwort als
moralisches und soziales Verhalten,
als ,Tugend- also, die

Solidaritit“ (Johannes Paul II., Enz.
Sollicitudo rei socialis, 38).

39 Vgl. Kompendium der Soziallehre
der Kirche, 193-195.

40 Vgl. II. Vat. Konzil, Konst.
Gaudium et spes, 75.



41 Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Christifideles laici,
30.12.1988, 42.

42 Wenn zum Beispiel ,,die
Abwendung oder vollstdndige
Aufhebung eines
Abtreibungsgesetzes nicht moglich
ware, [kann es] einem Abgeordneten,
dessen personlicher absoluter
Widerstand gegen die Abtreibung
klarge-stellt und allen bekannt wiére,
gestattet sein, Gesetzesvorschlage zu
unterstiitzen, die die
Schadensbegrenzung eines solchen
Gesetzes zum Ziel haben und die
negativen Auswirkungen auf das
Gebiet der Kultur und der
offentlichen Moral

vermindern® (Johannes Paul II., Enz.
Evangelium vitae, 73).

43 Esist,die Aufgabe der Laien, in
freier Initiative und ohne trage erst
Weisungen und Direktiven von
anderer Seite abzuwarten, das



Denken und die Sitten, die Gesetze
und die Lebensordnungen ihrer
Gemeinschaft mit christlichem Geist
zu durchdringen® (Paul VI., Enz.
Populorum progressio, 81). Vgl. II.
Vat. Konzil, Dogm. Konst. Lumen
gentium, 75; Konst. Gaudium et spes,
43; Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Christifideles laici, 15; KKK,
2442.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/29-mensch-und-gesellschaft/
(06.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/29-mensch-und-gesellschaft/
https://opusdei.org/de-ch/article/29-mensch-und-gesellschaft/

	29. Mensch und Gesellschaft
	1. Der soziale Charakter der Person
	2. Die Gesellschaft
	3. Die Autorität [13]
	4. Das Gemeinwohl
	5. Gesellschaft und transzendente Dimension der Person
	6. Teilnahme der Katholiken am öffentlichen Leben


