
opusdei.org

28. Die Gnade und
die Tugenden

Die Gnade ist die Quelle der
Heiligung. Sie heilt und erhebt
die Natur und befähigt uns so,
als Kinder Gottes zu handeln.

02.09.2017

1. Die Gnade

Gott hat den Menschen zur Teilhabe
am Leben der Heiligsten
Dreifaltigkeit berufen. „Diese
Berufung zum ewigen Leben ist 
übernatürlich“ (KKK, 1998) [1]. Um
uns zu diesem letzten Ziel



hinzuführen, schenkt Gott uns schon
im irdischen Leben einen Anfang
dieser Teilhabe, die im Himmel ihre
Fülle erreichen wird. Dieses
Geschenk ist die heiligmachende
Gnade. Sie ist ein „Beginn der
Glorie“ [2]. Die heiligmachende
Gnade besteht daher

„darin, dass uns Gott
ungeschuldet sein Leben
schenkt. Er gießt es durch den
Heiligen Geist in unsere Seele
ein, um sie von der Sünde zu
heilen und sie zu
heiligen“ (KKK, 1999);
sie „ist eine Teilhabe am Leben
Gottes“ (KKK, 1997; vgl. 2 Petr
1,4), die uns vergöttlicht (vgl.
KKK, 1999);
sie ist deshalb ein neues,
übernatürliches Leben,
gleichsam eine neue Geburt, die
uns durch Adoption zu Kindern
Gottes macht, Teilhaber an der

• 

• 

• 



naturhaften Sohnschaft Jesu:
„Söhne im Sohn“ [3];
sie führt uns hinein in das
Innerste des dreifaltigen
Lebens. Als Adoptivkinder
können wir Gott „Vater“
nennen, vereint mit dem
einzigen Sohn (vgl. KKK, 1997);
sie ist „Gnade Christi“, denn in
der gegenwärtigen Situation –
also nach der Sünde und der
Erlösung durch Jesus Christus –
empfangen wir die Gnade als
Teilhabe an der Gnade Christi
(vgl. KKK, 1997): „Aus seiner
Fülle haben wir alle
empfangen, Gnade über
Gnade“ (Joh 1,16). Die Gnade
macht uns Christus
gleichförmig (vgl. Röm 8,29);
sie ist „Gnade des Heiligen
Geistes“, weil sie durch den
Heiligen Geist der Seele
eingegossen wird [4].

• 

• 

• 



Man nennt die heiligmachende
Gnade auch habituelle Gnade, denn
sie ist eine bleibende Disposition, die
durch die Eingießung der Tugenden
die Seele vervollkommnet und sie
befähigt, mit Gott zu leben und aus
seiner Liebe zu handeln (vgl. KKK,
2000) [5].

2. Die Rechtfertigung

Das erste Werk der Gnade in uns ist
die Rechtfertigung (vgl. KKK, 1989).
Man nennt Rechtfertigung den
Übergang vom Stand der Sünde zum
Stand der Gnade (oder „der
Gerechtigkeit“, denn die Gnade
macht uns „gerecht“) [6]. Die
Rechtfertigung erfolgt in der Taufe
und immer dann, wenn Gott die
Todsünden vergibt und die
heiligmachende Gnade eingießt
(normalerweise im Bußsakrament)
[7]. Die Rechtfertigung „ist das
erhabenste Werk der Liebe
Gottes“ (KKK, 1994; vgl. Eph 2,4-5).



3. Die Heiligung

Gott verwehrt niemandem seine
Gnade, denn er will, dass alle
Menschen gerettet werden (vgl. 1
Tim 2,4): Alle sind zur Heiligkeit
berufen (vgl. Mt 5,48) [8]. Die Gnade
„ist in uns der Ursprung des
Heiligungswerkes“ (KKK, 1999); sie
heilt und erhebt unsere Natur und
macht uns so fähig, als Kinder Gottes
zu handeln [9] und das Bild Christi
widerzuspielen (vgl. Röm 8,29), so
dass jeder einzelne fähig ist, alter
Christus, ein anderer Christus zu
sein. Diese Ähnlichkeit mit Christus
äußert sich in den Tugenden.

Heiligung bedeutet Fortschritt in der
Heiligkeit. Sie besteht in einer immer
innigeren Vereinigung mit Gott (vgl.
KKK, 2014), bis der Christ nicht nur
ein anderer Christus, sondern ipse
Christus, Christus selbst wird [10], d.
h. eins mit Christus als Glied seines
Leibes (vgl. 1 Kor 12,27). Um in der



Heiligkeit zu wachsen, muss man frei
mit der Gnade mitwirken. Aufgrund
der Unordnung, die die Sünde mit
sich gebracht hat (fomes peccati), ist
daher Anstrengung und Kampf
erforderlich. „Es gibt keine Heiligkeit
ohne Entsagung und geistlichen
Kampf“ (KKK, 2015) [11].

Um im asketischen Kampf zu siegen,
muss man daher vor allem Gott
durch Gebet und Abtötung ‒ „das
Gebet der Sinne“ [12] ‒ um Gnade
bitten und sie in den Sakramenten
empfangen [13].

Die Vereinigung mit Christus wird
erst im Himmel endgültig sein. Man
muss Gott um die Gnade der
Beharrlichkeit bis zum Ende bitten,
d. h. um das Geschenk, in der Gnade
Gottes zu sterben (vgl. KKK, 2016 und
2849).



4. Die theologischen
Tugenden

Generell bezeichnet man als Tugend
„eine beständige, feste Neigung, das
Gute zu tun“ (KKK, 1803) [14]. „Die
göttlichen Tugenden beziehen sich
unmittelbar auf Gott. Sie befähigen
die Christen, in Verbindung mit der
heiligsten Dreifaltigkeit zu
leben“ (KKK, 1812). „Sie werden von
Gott in die Seele der Gläubigen
eingegossen, um sie fähig zu machen,
als seine Kinder zu handeln“ (KKK,
1813) [15]. Es gibt drei göttliche
Tugenden: Glaube, Hoffnung und
Liebe (vgl. 1 Kor 13,13).

„Der Glaube ist jene göttliche Tugend,
durch die wir an Gott und an all das
glauben, was er uns gesagt und
geoffenbart hat und was die heilige
Kirche uns zu glauben vorlegt“ (KKK,
1814). Im Glauben „überantwortet
sich der Mensch Gott als ganzer in
Freiheit“ [16] und ist bestrebt, den



Willen Gottes zu erkennen und zu
tun. „Der Gerechte lebt aus dem
Glauben“ (Röm 1,17) [17]. „Der Jünger
Christi muss den Glauben bewahren
und aus ihm leben, ihn bekennen,
mutig bezeugen und
weitergeben“ (KKK, 1816; vgl. Mt
10,32-33).

„Die Hoffnung ist jene göttliche
Tugend, durch die wir uns nach dem
Himmelreich und dem ewigen Leben
als unserem Glück sehnen, indem
wir auf die Verheißungen Christi
vertrauen und uns nicht auf unsere
Kräfte, sondern auf die Gnadenhilfe
des Heiligen Geistes verlassen“ (KKK,
1817) [18].

„Die Liebe ist jene göttliche Tugend,
kraft derer wir Gott um seiner selbst
willen über alles lieben und aus
Liebe zu Gott unseren Nächsten
lieben wie uns selbst“ (KKK, 1822).
Dies ist das neue Gebot Jesu Christi:



„Liebt einander, so wie ich euch
geliebt habe“ (Joh 15,12) [19].

5. Die menschlichen
Tugenden

„Die menschlichen Tugenden sind
feste Haltungen, verlässliche
Neigungen, beständige Vollkommen‐
heiten des Verstandes und des
Willens, die unser Tun regeln, unsere
Leidenschaften ordnen und unser
Verhalten der Vernunft und dem
Glauben entsprechend lenken. Sie
verleihen dem Menschen
Leichtigkeit, Sicherheit und Freude
zur Führung eines sittlich guten
Lebens“ (KKK, 1804). Die sittlichen
Tugenden „werden durch
menschliches Bemühen erworben.
Sie sind Früchte und zugleich Keime
sittlich guter Taten“ (KKK, 1804) [20].

Unter den menschlichen Tugenden
gibt es vier, die Kardinaltugenden
genannt werden, da alle anderen



rund um sie angeordnet sind. Es sind
dies die Klugheit, die Gerechtigkeit,
die Tapferkeit und die Mäßigung
(vgl. KKK, 1805).

―Die Klugheit „ist jene Tugend,
welche die praktische Vernunft
bereit macht, in jeder Lage unser
wahres Gut zu erfassen und die
richtigen Mittel zu wählen, um es zu
erlangen“ (KKK, 1806). Sie ist „die
rechte Regel des Handelns“ [21].

―Die Gerechtigkeit „als sittliche
Tugend ist der beständige, feste
Wille, Gott und dem Nächsten das zu
geben, was ihnen gebührt“ (KKK,
1807) [22].

―Die Tapferkeit (oder Stärke) „ist
jene sittliche Tugend, die in
Schwierigkeiten standhalten und im
Erstreben des Guten durchhalten
lässt. Sie festigt die Entschlossenheit,
Versuchungen zu widerstehen und
im sittlichen Leben Hindernisse zu
überwinden. Die Tugend der



Tapferkeit befähigt, die Angst, selbst
die vor dem Tod, zu besiegen und
allen Prüfungen und Verfolgungen
die Stirn zu bieten. Sie macht bereit,
für eine gerechte Sache auch das
eigene Leben zu opfern“ (KKK, 1808)
[23].

―Die Mäßigung „ist jene sittliche
Tugend, welche die Neigung zu
verschiedenen Vergnügungen zügelt
und im Gebrauch geschaffener Güter
das rechte Maß einhalten lässt. Sie
sichert die Herrschaft des Willens
über die Triebe“ (KKK, 1809). Der
maßvolle Mensch richtet sein
sinnliches Strebevermögen auf das
Gute und lässt sich nicht von den
Leidenschaften mitreißen (vgl. Sir
18,30). Im Neuen Testament wird sie
„Besonnenheit“ oder „Nüchternheit“
genannt (vgl. KKK, 1809).

Bezüglich der sittlichen Tugenden
sagt man: in medio virtus. Das
bedeutet, dass die sittliche Tugend in



der Mitte zwischen Mangel und
Übermaß liegt [24]. In medio virtus ist
aber kein Aufruf zur
Mittelmäßigkeit. Die Tugend ist nicht
die Mitte zwischen zwei oder mehr
Lastern, sondern die
Rechtschaffenheit des Willens, die
wie ein Gipfel die Abgründe der
Laster überragt [25].

6. Die Tugenden und die
Gnade. Die christlichen
Tugenden

Für den durch die Erbsünde
verwundeten Menschen ist es nicht
leicht, die menschlichen Tugenden
zu erlangen und zu leben (vgl. KKK,
1811) [26]. Für ihren Erwerb und ihre
Übung kann der Christ mit der
Gnade Gottes rechnen, die die
menschliche Natur heilt.

Da die Gnade darüber hinaus die
menschliche Natur zur Teilhabe an
der göttlichen Natur erhöht, erhebt



sie diese Tugenden auf die
übernatürliche Ebene (vgl. KKK,
1810). Sie führt den Menschen dazu,
gemäß der vom Glauben
erleuchteten rechten Vernunft zu
handeln bzw. Christus nachzu‐
ahmen. So werden die menschlichen
Tugenden zu christlichen Tugenden
[27].

7. Die Gaben und Früchte des
Heiligen Geistes

„Das sittliche Leben der Christen
wird unterstützt durch die Gaben des
Heiligen Geistes. Diese sind bleibende
Anlagen, die den Menschen geneigt
machen, dem Antrieb des Heiligen
Geistes zu folgen“ (KKK, 1830) [28].
Die sieben Gaben des Heiligen
Geistes sind (vgl. KKK, 1831):

1. die Gabe der Weisheit, mit der wir
Gottes Ratschlüsse verstehen und
sicher beurteilen;



2. die Gabe der Einsicht (oder des
Verstandes), mit der wir die
Wahrheit über Gott tiefer erkennen;

3. die Gabe des Rates, um die
Einzelhandlungen recht
einzuschätzen und in ihnen dem
Willen Gottes folgen;

4. die Gabe der Stärke, um uns den
Schwierigkeiten im christlichen
Leben zu stellen;

5. die Gabe der Erkenntnis (oder
Wissenschaft), um die Hinordnung
der geschaffenen Dinge auf Gott zu
erkennen;

6. die Gabe der Frömmigkeit, um uns
als Kinder Gottes und Brüder
unserer Menschenbrüder zu
verhalten, also ein anderer Christus
zu sein;

7. die Gabe der Gottesfurcht (oder
Furcht des Herrn), um alles
zurückzuweisen, was Gott beleidigen



könnte, wie ein Kind es aus Liebe zu
seinem Vater tut.

Die Früchte des Heiligen Geistes „sind
Vollkommenheiten, die der Heilige
Geist in uns als die Erstlingsfrüchte
der ewigen Herrlichkeit
hervorbringt“ (KKK, 1832). Es sind
Akte, die das Wirken des Heiligen
Geistes kontinuierlich in der Seele
erweckt. Die Überlieferung der
Kirche zählt zwölf auf: „Liebe,
Freude, Friede, Geduld,
Freundlichkeit, Güte, Langmut,
Sanftmut, Treue, Bescheidenheit,
Enthaltsamkeit, Keuschheit“ (Gal
5,22-23).

8. Der Einfluss der
Leidenschaften auf das
sittliche Leben

Aufgrund der substantiellen Einheit
von Seele und Leib steht unser
geistiges Leben ‒
Verstandeserkenntnis und freies



Wollen ‒ sowohl für das Gute wie für
das Böse unter dem Einfluss der
Sinnesempfindungen. Dieser Einfluss
äußert sich in den Leidenschaften.
Als solche bezeichnet man „die
Regungen und Bewegungen des
Empfindungsvermögens. Sie drängen
zum Handeln oder Nicht-Handeln, je
nachdem, ob etwas als gut oder
schlecht empfunden oder vorgestellt
wird“ (KKK, 1763). Die
Leidenschaften sind Regungen des
(zürnenden oder begehrenden) 
sinnlichen Strebevermögens. Man
kann sie im weiteren Sinn auch als
„Gefühle“ oder „Emotionen“
bezeichnen [29].

Leidenschaften sind zum Beispiel die
Liebe, der Zorn, die Furcht usw. „Die
grundlegendste Leidenschaft ist die
Liebe, hervorgerufen durch die
Anziehungskraft des Guten. Liebe
bewirkt das Verlangen nach dem
nicht gegenwärtigen Gut und die
Hoffnung, es zu erlangen. Diese



Regung kommt zur Ruhe im Gefallen
und in der Freude am Gut, das man
besitzt. Die Wahrnehmung von etwas
Schlechtem bewirkt Hass, Abneigung
und Angst vor dem drohenden Übel.
Diese Regung endet in Traurigkeit
über das vorhandene Übel oder im
Zorn, der sich dagegen
aufbäumt“ (KKK, 1765).

Die Leidenschaften haben großen
Einfluss auf das sittliche Leben. „An
sich sind sie weder gut noch
böse“ (KKK, 1767). „Sie sind sittlich
gut, wenn sie zu einer guten
Handlung beitragen; schlecht, wenn
das Gegenteil der Fall ist“ (KKK, 1768)
[30]. Es gehört zur menschlichen
Vollkommenheit, dass die
Leidenschaften durch die Vernunft
geregelt und durch den Willen
beherrscht werden [31]. Nach der
Erbsünde unterliegen die
Leidenschaften nicht mehr der
Herrschaft der Vernunft, und oft
drängen sie dazu, das zu tun, was



nicht gut ist [32]. Um sie
gewohnheitsmäßig auf das Gute
hinzulenken, braucht man die Hilfe
der Gnade – welche die Wunden der
Sünde heilt – und den asketischen
Kampf.

Wenn der Wille gut ist, nützt er die
Leidenschaften und ordnet sie auf
das Gute hin [33]. Ein schlechter Wille
hingegen, der sich vom Egoismus
leiten lässt, erliegt den ungeordneten
Leidenschaften oder benutzt sie zum
Bösen (vgl. KKK, 1768).

Paul O‘Callaghan

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1762-1770, 1803-1832 und
1987-2005.

Empfohlene Literatur

 Hl. Josefmaria, Homilie Natürliche
Tugenden, in Freunde Gottes, 73-93.



Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-II, qq. 22ff; 109-114; II-II,
qq. 1-27; 47-62; 139-143.

1 Diese Berufung „ist ganz dem
ungeschuldeten Zuvorkommen
Gottes zu verdanken, denn er allein
kann sich offenbaren und sich
schenken. Sie geht über die
Verstandes- und Willenskräfte des
Menschen und jedes Geschöpfes
hinaus (vgl. 1 Kor 2,7-9)“ (KKK, 1998).

2 Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a.3, ad 2.

3 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 22; vgl. Röm 8,14-17; Gal 4,5-6; 1
Joh 3,1.

4  Jede geschaffene Gabe kommt von
der ungeschaffenen Gabe, die der
Heilige Geist ist. „Die Liebe Gottes ist
ausgegossen in unsere Herzen durch



den Heiligen Geist, der uns gegeben
ist“ (Röm 5,5; vgl. Gal 4,6).

5  Man muss zwischen der 
habituellen Gnade und den aktuellen
oder helfenden Gnaden
unterscheiden; mitletzteren
bezeichnet man das „göttliche
Eingreifen zu Beginn der Bekehrung
oder im Verlauf des
Heiligungswerkes“ (KKK, 2000).

6 „Die Rechtfertigung ist nicht nur
Vergebung der Sünden, sondern
auch Heiligung und Erneuerung des
inneren Menschen“ (Konzil von
Trient: DS 1528).

7 Beim Erwachsenen ist dieser
Schritt die Frucht der Anregung
durch Gott (aktuelle Gnade) und der
Freiheit des Menschen. „Der Mensch
wird von der Gnade dazu bewogen,
sich Gott zuzuwenden und von der
Sünde Abstand zu nehmen. So
empfängt er die Vergebung und die



Gerechtigkeit von oben“ [die
heiligmachende Gnade] (KKK, 1989).

8 Diese Wahrheit hat der Herr durch
die Lehren des heiligen Josefmaria
seit dem 2. Oktober 1928 mit
besonderer Kraft neu in Erinnerung
rufen wollen. Die Kirche hat sie auf
dem II. Vatikanischen Konzil
(1962-65) verkündet: „Alle
Christgläubigen jeglichen Standes
oder Ranges sind zur Fülle des
christlichen Lebens und zur
vollkommenen Liebe
berufen“ (Dogm. Konst. Lumen
gentium, 40).

9 Vgl. Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, III, q. 2. a. 12, c.

10 Vgl. Hl. Josefmaria, Christus
begegnen,104.

11 Jedoch „beeinträchtigt die Gnade
unsere Freiheit keineswegs, falls
diese dem Sinn für das Wahre und
Gute entspricht, den Gott in das Herz



des Menschen gelegt hat“ (KKK,
1742). Im Gegenteil, „die Gnade ent‐
spricht den tiefen Erwartungen der
menschlichen Freiheit; [. . .] und
vervollkommnet sie“ (KKK, 2022).

Im gegenwärtigen Zustand der
menschlichen Natur, die durch die
Sünde verwundet ist, ist die Gnade
notwendig, um immer gemäß dem
natürlichen Sittengesetz zu handeln.

12 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
9.

13 Um die Gnade Gottes zu erlangen,
können wir mit der Fürsprache
unserer heiligsten Mutter Maria, der
Mittlerin aller Gnaden, rechnen
sowie mit der Fürsprache des hl.
Josef, der Engel und der Heiligen.

14 Im Gegensatz dazu sind Laster
sittliche Gewohnheiten, die aus
schlechten Taten folgen und geneigt
machen, diese zu wiederholen und
schlechter zu werden.



15 So wie die Seele durch ihre
Vermögen (Verstand und Willen)
wirkt, wirkt der Christ im Stand der
Gnade durch die göttlichen
Tugenden, die gleichsam die
Vermögen der „neuen Natur“ sind, zu
der er durch die Gnade erhoben
wurde.

16 II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. Dei
Verbum, 5.

17 Der Glaube tut sich in Werken
kund: Der lebendige Glaube ist „in
der Liebe wirksam“ (Gal 5,6),
während „der Glaube ohne Werke tot
ist“ (Jak 2,26), auch wenn das
Geschenk des Glaubens bestehen
bleibt, solange der Mensch nicht
direkt gegen ihn sündigt (vgl. Konzil
von Trient: DS 1545).

18 Vgl. Hebr 10,23; Tit 3,6-7. „Die
Tugend der Hoffnung entspricht dem
Verlangen nach Glück, das Gott in
das Herz jedes Menschen gelegt
hat“ (KKK, 1818). Sie läutert und



erhebt es; bewahrt vor Entmutigung;
macht das Herz weit in der
Erwartung der ewigen Seligkeit;
bewahrt vor Selbstsucht und führt
zum Glück (vgl. ebd.).

Wir sollen also die Herrlichkeit des
Himmels erhoffen, die Gott denen
verheißen hat, die ihn lieben (vgl.
Röm 8,28-30) und seinen Willen tun
(vgl. Mt 7,21), und dürfen sicher sein,
dass wir mit der Gnade Gottes bis
zum Ende ausharren können (vgl. Mt
10,22) (vgl. KKK, 1821).

19 Die Liebe ist die größte aller
Tugenden (vgl. 1 Kor 13,13). „Hätte
ich aber die Liebe nicht, wäre ich
nichts ... nützte es mir nichts“ (1 Kor
13,1-3).

-„Die Übung aller Tugenden wird von
der Liebe beseelt und
angeregt“ (KKK, 1827). Die Liebe ist
die Form aller Tugenden. Sie
„durchformt“ und „belebt“ sie, denn
sie richtet sie auf die Liebe Gottes



aus; ohne die Liebe sind die anderen
Tugenden tot;

-Die Liebe reinigt unsere
menschliche Liebesfähigkeit und
erhebt sie zur übernatürlichen
Vollkommenheit der göttlichen Liebe
(vgl. KKK, 1827). Es gibt eine
Ordnung der Liebe. Die Liebe äußert
sich auch in der brüderlichen
Zurechtweisung (vgl. KKK, 1829).

20 Wie im nächsten Abschnitt
erklärt wird, entfaltet der Christ
diese Tugenden mit Hilfe der Gnade
Gottes. Indem sie die Natur heilt,
verleiht sie die Kraft, die Tugenden
zu üben, und ordnet sie auf ein
höheres Ziel hin.

21 Hl. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, II-II, q. 47, a. 2, c. Sie
führt dazu, richtig über die Art des
Handelns zu urteilen; sie hält nicht
vom Handeln ab. „Sie hat nichts mit
Schüchternheit oder Ängstlichkeit,
mit Doppelzüngigkeit oder



Verstellung zu tun. Man nennt sie
‚auriga virtutum’ [Lenkerin der
Tugenden]: sie steuert die anderen
Tugenden, indem sie ihnen Regel
und Maß gibt. (…) Dank dieser
Tugend wenden wir die sittlichen
Grundsätze irrtumslos auf die
einzelnen Situationen an und
überwinden die Zweifel hinsichtlich
des Guten, das zu tun, und des Bösen,
das zu meiden ist“ (KKK, 1806).

22 Der Mensch kann Gott im
strengen Sinn nicht geben, was er
ihm schuldet oder was recht wäre.
Deshalb heißt die Gerechtigkeit
gegenüber Gott richtiger ‘Tugend der
Gottesverehrung’, „weil es Gott
genügt, wenn wir das uns Mögliche
tun“ (Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, II-II, q. 57, a. 1, ad 3).

23 „In der Welt seid ihr in
Bedrängnis; aber habt Mut: Ich habe
die Welt besiegt“ (Joh 16,33).



24 Zum Beispiel besteht die
Arbeitsamkeit darin, so viel zu
arbeiten, wie man soll, was eine
Mitte zwischen zu wenig und zu viel
bedeutet. Diese Tugend verbietet,
weniger zu arbeiten als man soll, die
Zeit zu vergeuden usw. Und sie
verbietet, maßlos zu arbeiten, ohne
zu beachten, was man sonst noch tun
muss (Pflichten der Frömmigkeit, der
Liebe usw.).

25 Der Grundsatz in medio virtus gilt
nur für die sittlichen Tugenden,
deren Gegenstand die Mittel zur
Erreichung des Zieles sind, und für
die Mittel gibt es immer ein rechtes
Maß. Auf die göttlichen Tugenden,
die im vorausgehenden Abschnitt
behandelt wurden, ist er jedoch nicht
anwendbar. Diese Tugenden (Glaube,
Hoffnung und Liebe) haben direkt
Gott zum Gegenstand. Deshalb gibt
es bei ihnen keine Übertreibung. Es
ist nicht möglich, „zu viel zu



glauben“, „zu viel zu hoffen“ oder zu
viel zu lieben“.

26 Die menschliche Natur ist durch
die Sünde verwundet. Deshalb hat
der Mensch Neigungen, die nicht
natürlich, sondern Folge der Sünde
sind. So wie es nicht natürlich ist zu
hinken, sondern Folge einer
Krankheit – und es wäre selbst dann
nicht natürlich, wenn alle Menschen
hinkten –, so sind auch die Wunden,
die die Erbsünde und die
persönlichen Sünden in der Seele
hinterlassen haben, nicht natürlich:
die Neigung zum Hochmut, zur
Faulheit, zur Sinnlichkeit usw. Mit
Hilfe der Gnade und der
persönlichen Anstrengung können
diese Wunden nach und nach geheilt
werden, so dass der Mensch so wird
und sich so verhält, wie es seiner
Natur und seiner Stellung als Sohn
bzw. Tochter Gottes entspricht. Diese 
Gesundheit erlangt man durch die



Tugenden, wie durch die Laster die 
Krankheit schlimmer wird.

27 In diesem Sinn gibt es eine
Klugheit, die menschliche Tugend ist,
und eine übernatürliche Klugheit,
die eine Tugend ist, die Gott
zusammen mit der Gnade in die
Seele eingießt. Damit eine
übernatürliche Tugend Frucht, d.h.
gute Handlungen, hervorbringen
kann, braucht sie die entsprechende
menschliche Tugend. Dies gilt auch
für die anderen Kardinaltugenden:
Die übernatürliche Tugend der
Gerechtigkeit bedarf der
menschlichen Tugend der
Gerechtigkeit: ebenso die Tapferkeit
und die Mäßigung. Mit anderen
Worten, die christliche
Vollkommenheit – die Heiligkeit –
erfordert menschliche
Vollkommenheit und zieht sie nach
sich.



28 Um die Funktion der Gaben des
Heiligen Geistes im sittlichen Leben
verstehen zu helfen, kann man die
folgende klassische Erklärung
heranziehen: So wie zur
Menschennatur Vermögen (Verstand
und Willen) gehören, die Verstehen
und Wollen ermöglichen, so besitzt
die durch die Gnade erhobene Natur
Vermögen, die ihr den Vollzug
übernatürlicher Akte gestatten. Diese
Vermögen sind die göttlichen
Tugenden (Glaube, Hoffnung und
Liebe). Sie sind wie die Ruder eines
Schiffes, die eine Hinbewegung auf
das übernatürliche Ziel ermöglichen.
Dieses Ziel übersteigt uns aber so
sehr, dass die göttlichen Tugenden
nicht ausreichen. Gott gewährt,
zusammen mit der Gnade, die Gaben
des Heiligen Geistes. Sie sind neue
Vollkommenheiten der Seele, die sie
instand setzen, vom Heiligen Geist
selbst bewegt zu werden. Sie sind
wie die Segel eines Schiffes, die eine
Fortbewegung durch das Wehen des



Windes ermöglichen. Die Gaben
vervollkommnen uns so, dass wir
dem Wirken des Heiligen Geistes
gegenüber fügsamer werden und es
so zur Triebkraft unseres Handelns
wird.

29 Man spricht auch von
übersinnlichen oder geistigen
„Gefühlen“ oder „Emotionen“. Sie
sind die keine „Leidenschaften“ im
eigentlichen Sinn, weil sie keine
Bewegungen des sinnlichen
Strebevermögens mit sich bringen.

30 Zum Beispiel gibt es einen guten
Zorn, der sich über das Böse
entrüstet; und einen schlechten Zorn,
der unkontrolliert ist oder zum
Bösen antreibt (wie bei der Rache).
Desgleichen gibt eine gute und eine
schlechte Furcht, wobei letztere
lähmt, das Gute zu tun, usw.

31 Vgl. hl. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q.24, aa. 1 u. 3.



32 Gelegentlich können sie den
Menschen so beherrschen, dass die
sittliche Verantwortlichkeit auf ein
Minimum reduziert wird.

33 „Die sittliche Vollkommenheit
besteht darin, dass der Mensch nicht
nur durch seinen Willen zum Guten
bewogen wird, sondern auch durch
das sinnliche Strebevermögen,
gemäß dem Psalmwort: ‚Mein Herz
und mein Leib jauchzen ihm zu, ihm,
dem lebendigen Gott’ (Ps 84,3)“ (KKK,
1770). „Die Leidenschaften sind
schlecht, wenn die Liebe schlecht ist,
sie sind gut, wenn sie gut ist“ (Hl.
Augustinus, De civitate Dei, 14,7).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/28-die-gnade-und-die-
tugenden/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/28-die-gnade-und-die-tugenden/
https://opusdei.org/de-ch/article/28-die-gnade-und-die-tugenden/
https://opusdei.org/de-ch/article/28-die-gnade-und-die-tugenden/

	28. Die Gnade und die Tugenden
	1. Die Gnade
	2. Die Rechtfertigung
	3. Die Heiligung
	4. Die theologischen Tugenden
	5. Die menschlichen Tugenden
	6. Die Tugenden und die Gnade. Die christlichen Tugenden
	7. Die Gaben und Früchte des Heiligen Geistes
	8. Der Einfluss der Leidenschaften auf das sittliche Leben


