
opusdei.org

27. Die Sittlichkeit
der menschlichen
Handlungen

Unser Handeln ist dann gut,
wenn unsere freien Wahlakte
dem wahren Gut des Menschen
entsprechen.

03.09.2017

1. Der sittliche Charakter der
menschlichen Handlungen

„Die eigentlich menschlichen, das
heißt aufgrund eines
Gewissensurteils gewählten



Handlungen können sittlich bewertet
werden. Sie sind entweder gut oder
böse“ (KKK, 1749). „Das Handeln ist
sittlich gut, wenn die der Freiheit
entspringenden Wahlakte mit dem
wahren Gut des Menschen
übereinstimmen und damit
Ausdruck der willentlichen
Hinordnung der Person auf ihr
letztes Ziel, also Gott selber, sind“ [1].
„Der sittliche Charakter der
menschlichen Handlungen hängt ab

‑ vom gewählten Objekt;

‑ vom angestrebten Ziel oder von der
Absicht;

‑ von den Umständen der Handlung.

Das Objekt, die Absicht und die
Umstände bilden die Quellen oder
wesentlichen Elemente der Sitt‐
lichkeit menschlicher
Handlungen“ (KKK, 1750).



2. Das moralische Objekt

Das moralische Objekt „ist das
unmittelbare Ziel einer freien Wahl,
die den Willensakt der handelnden
Person prägt“ [2]. Die sittliche
Qualität der menschlichen
Handlungen (d.h. ob sie gut oder
schlecht sind) hängt vor allem davon
ab, ob der gewählte Gegenstand bzw.
der gewollte Akt nach dem Urteil der
rechten Vernunft mit dem Gut der
Person übereinstimmt [3]. Nur wenn
die menschliche Handlung ihrem Ob‐
jekt nach gut ist, kann sie auf das
letzte Ziel hingeordnet werden [4].

Es gibt Handlungen, die in sich
schlecht sind, weil sie „immer und an
und für sich schon schlecht sind, d. h.
allein schon aufgrund ihres Objektes,
unabhängig von den weiteren
Absichten des Handelnden und den
Umständen“ [5].



Proportionalismus und 
Konsequentialismus sind irrige
Theorien über den Begriff des
moralischen Objekts und sein
Zustandekommen. Ihnen zufolge ist
dieses Objekt zu bestimmen nach der
„Proportion“ oder
„Verhältnismäßigkeit“ des
angestrebten Guten oder Bösen bzw.
nach den „Konsequenzen“, die eine
Handlung haben kann [6].

3. Die Absicht

Im menschlichen Handeln „ist das
Ziel das, worauf sich die Absicht in
erster Linie richtet. Es bezeichnet
den im Handeln angestrebten Zweck.
Die Absicht ist eine auf das Ziel
gerichtete Willensbewegung; sie
bestimmt, worauf sich das Handeln
richtet“ (KKK, 1752) [7]. Wenn eine
Handlung wegen ihres Gegenstandes
auf Gott „hinordenbar“ ist, „erlangt
sie ihre letzte und entscheidende
Vollkommenheit, wenn der Wille sie



(...) tatsächlich auf Gott
hinordnet“ [8]. Die Absicht des
handelnden Subjekts „ist ein
Element, das den sittlichen Charakter
einer Handlung wesentlich
bestimmt“ (KKK, 1752).

Die Absicht „beschränkt sich nicht
auf die Ausrichtung einzelner Taten,
sondern kann eine Vielfalt von
Handlungen auf ein und dasselbe
Ziel hinordnen; sie kann das ganze
Leben auf das letzte Ziel
ausrichten“ (KKK, 1752) [9]. „Ein und
dieselbe Handlung kann auch von
mehreren Absichten getragen
sein“ (ebd.).

„Eine gute Absicht macht ein an sich
falsches Verhalten nicht zu etwas
Gutem oder Richtigem. Der Zweck
rechtfertigt die Mittel nicht“ (KKK,
1753) [10]. „Hingegen wird eine an
sich gute Handlung (z. B.
Almosengeben; vgl. Mt 6,2-4) zu
etwas Schlechtem, wenn eine



schlechte Absicht (z. B. Eitelkeit)
hinzukommt“ (KKK, 1753).

4. Die Umstände

Die Umstände „sind zweitrangige
Elemente einer sittlichen Handlung.
Sie tragen dazu bei, die sittliche Güte
oder Schlechtigkeit menschlicher
Handlungen zu steigern oder
abzuschwächen (ein solcher
Umstand ist z. B. die Höhe des
Betrages eines Diebstahls). Sie
können auch die Verantwortung des
Handelnden vermindern oder
vermehren (z.B. Handeln aus
Todesangst)“ (KKK, 1754). Die Um‐
stände „können eine in sich schlechte
Handlung nicht zu etwas Gutem und
Gerechtem machen“ (ebd.).

„Die sittlich gute Handlung setzt
voraus, dass sowohl das Objekt als
auch die Absicht und die Umstände
gut sind“ (KKK, 1755) [11].



5. Die indirekt gewollten
Handlungen

„Eine Handlung kann indirekt
willentlich sein, und zwar dann,
wenn sie infolge einer Fahrlässigkeit
in Bezug auf etwas geschieht, das
man hätte wissen oder tun müssen“
(KKK, 1736) [12].

„Eine Wirkung, die vom Handelnden
nicht gewollt ist, kann in Kauf
genommen werden, wie etwa eine
Mutter übermäßige Erschöpfung in
Kauf nimmt, um ihr krankes Kind zu
pflegen. Die schlechte Wirkung ist
nicht anrechenbar, wenn sie weder
als Zweck noch als Mittel gewollt
war, so z.B. der eigene Tod, den
jemand erleidet, weil er einem
Menschen, der in Gefahr ist, zu Hilfe
kommt. Anrechenbar ist aber die
schlechte Wirkung dann, wenn sie
vorauszusehen war und der
Handelnde sie hätte vermeiden
können, wie etwa die Tötung eines



Menschen durch einen betrunkenen
Fahrzeuglenker“ (KKK, 1737).

Man sagt auch, dass eine Wirkung
„indirekt gewollt“ ist, wenn sie
weder als Zweck noch als Mittel
gewollt wird, aber der Handelnde
weiß, dass sie als notwendige
Begleiterscheinung der geplanten
Handlung eintreten wird [13]. Das ist
im sittlichen Leben von Bedeutung,
denn es kommt vor, dass
Handlungen mit doppelter Wirkung,
einer guten und einer schlechten, zur
Wahl stehen; sie können erlaubt sein,
um die gute (direkt gewollte)
Wirkung zu erzielen, obwohl man
die schlechte nicht vermeiden kann
(die man deshalb nur indirekt will).
Es handelt sich manchmal um sehr
schwierige Situationen, bei denen es
klug ist, eine kompetente Person um
Rat zu fragen.

Eine Handlung ist in causa
willentlich (und deshalb



anrechenbar), wenn sie zwar nicht
als solche gewählt wird, sie aber
häufig (in multis) aus einer direkt
gewollten Handlung folgt. Wer zum
Beispiel den Blick normalerweise
nicht vor obszönen Darstellungen
bewahrt, ist verantwortlich (weil in
causa gewollt) für die (nicht direkt
gewollte) Unordnung seiner
Einbildungskraft. Und wer sich
bemüht, in der Gegenwart Gottes zu
leben, will in causa die Liebesakte,
die er verrichtet, ohne sie sich
eigentlich vorzunehmen.

6. Die Verantwortung

„Aufgrund seiner Freiheit ist der
Mensch für seine Taten soweit
verantwortlich, als sie willentlich
sind“ (KKK, 1734). Die Ausübung der
Freiheit bringt immer
Verantwortung vor Gott mit sich: In
jeder freien Tat nehmen wir in
irgendeiner Form den Willen Gottes
an oder weisen ihn zurück.



„Fortschritt in der Tugend,
Erkenntnis des Guten und Askese
stärken die Herrschaft des Willens
über das Tun“ (KKK, 1734).

„Die Anrechenbarkeit einer Tat und
die Verantwortung für sie können
durch Unkenntnis, Unachtsamkeit,
Gewalt, Furcht, Gewohnheiten,
übermäßige Affekte sowie weitere
psychische oder gesellschaftliche
Faktoren vermindert, ja sogar
aufgehoben sein“ (KKK, 1735).

7. Das Verdienst

„Das Wort ‚Verdienst’ bezeichnet im
Allgemeinen die Vergeltung, die eine
Gemeinschaft oder Gesellschaft für
die Tat eines ihrer Mitglieder 
schuldet, die als Wohltat oder
Missetat, als etwas zu Belohnendes
oder zu Bestrafendes empfunden
wird. Verdienste zu vergelten, ist
Sache der Tugend der Gerechtigkeit,
denn es entspricht dem für sie



geltenden Prinzip der
Gleichheit“ (KKK, 2006) [14].

 Der Mensch kann für seine guten
Werke vor Gott kein Verdienst im
eigentlichen Sinn gel-tend machen
(vgl. KKK, 2007). Jedoch „kann uns
die Annahme an Kindes Statt, die uns
aus Gnade der göttlichen Natur
teilhaftig macht, der ungeschuldeten
Gerechtigkeit Gottes entsprechend
ein wirkliches Verdienst verleihen.
Dies ist ein Recht aus Gnade, das
volle Recht der Liebe, die uns zu
‚Miterben’ Christi macht, würdig‚ das
ewige Leben zu gegebener Zeit zu
erlangen’“ (KKK, 2009) [15].

„Der Mensch hat nur deshalb im
christlichen Leben bei Gott ein
Verdienst, weil Gott in Freiheit
verfügt hat, den Menschen mit seiner
Gnade mitwirken zu lassen“ (KKK,
2008) [16].

Francisco Díaz



Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1749-1761.

Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 6.8.1993, 71-83.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Homilie Der Christ
und die Achtung der Person und ihrer
Freiheit, in Christus begegnen, 67-72.

1 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 6.8.1993, 72. „Die
Eingangsfrage in dem Gespräch des
jungen Mannes mit Jesus: ‚Was muss
ich Gutes tun, um das ewige Leben
zu gewinnen?’ (Mt 19,16),
verdeutlicht in direkter Weise den
wesenhaften Zusammenhang
zwischen dem sittlichen Wert einer
Handlung und dem letzten Ziel des



Menschen (...). Die Antwort Jesu und
der Hinweis auf die Gebote machen
auch offenkundig, dass der Weg zum
Ziel von der Befolgung der göttlichen
Gesetze, die das menschliche Wohl
schützen, vorgezeichnet wird. Nur
eine Handlung, die dem Guten ent‐
spricht, kann Weg zum Leben sein“
(ebd.).

2 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 78; vgl. KKK, 1751. Um zu
wissen, was der sittliche Gegen-
stand einer Handlung ist, „muss man
sich in die Perspektive der handelnden
Person versetzen. Das Objekt des
Willensaktes ist ja ein frei gewähltes
Verhalten. Insofern es mit der
Vernunftordnung übereinstimmt, ist
es Ursache der Güte des Willens (...).
Unter ‚Objekt’ einer bestimmten
sittlichen Handlung kann man daher
nicht einen Prozess oder ein Ereignis
rein physischer Ordnung verstehen,
die danach zu bewerten wären, dass
sie einen bestimmten Zustand in der



äußeren Welt hervorrufen“ (ebd.).
Man darf das ‚physische Objekt’ nicht
mit dem ‘sittlichen Objekt’ der
Handlung verwechseln (dieselbe
physische Tat kann Objekt
verschiedener sittlicher Handlungen
sein, z. B. kann der Schnitt mit dem
Skalpell eine chirurgische Operation
oder ein Mord sein).

3 „Der sittliche Charakter der
menschlichen Handlung ist zunächst
einmal und fundamental von dem
durch den freien Willen
vernunftgemäß gewählten
Gegenstand abhängig“ (Veritatis
splendor, 78).

4 Vgl. ebd., 78 und 79.

5 Ebd., 80; vgl. KKK, 1756. Das II.
Vatikanische Konzil nennt
verschiedene Beispiele: Handlungen, 
die gegen das menschliche Leben
gerichtet sind wie „jede Art Mord,
Völkermord, Abtreibung, Euthanasie
und auch der freiwillige Selbstmord“;



Handlungengegen die
Unantastbarkeit der menschlichen
Person wie „Verstümmelung,
körperliche oder seelische Folter und
der Versuch, psychischen Zwang
auszuüben“; alles, was die Würde des
Menschen verletzt, wie
„unmenschliche
Lebensbedingungen, willkürliche
Verhaftung, Verschleppung,
Sklaverei, Prostitution,
Mädchenhandel und Handel mit
Jugendlichen, sodann auch
unwürdige Arbeitsbedingungen, bei
denen der Arbeiter als bloßes
Erwerbsmittel und nicht als freie
und verantwortliche Person
behandelt wird: all diese und andere
ähnliche Taten sind an sich schon
eine Schande; sie sind eine
Zersetzung der menschlichen Kultur,
entwürdigen weit mehr jene, die das
Unrecht tun, als jene, die es erleiden.
Zugleich sind sie in höchstem Maße
ein Widerspruch gegen die Ehre des



Schöpfers“ (II. Vat. Konzil, Konst. 
Gaudium et spes, 27).

Paul VI. hat in Bezug auf die
Verhütungspraxis gelehrt, dass es
niemals erlaubt ist, „etwas zum
Gegenstand eines positiven
Willensaktes zu machen, was an sich
Unordnung besagt und daher der
menschlichen Person unwürdig ist,
auch wenn es in der Absicht
geschieht, Güter der Person, der
Familie oder der Gesellschaft zu
schützen oder zu fördern“ (Paul VI.,
Enz. Humanae vitae, 25.7.1968, 14).

6 Diese Theorien behaupten nicht,
dass „man das sittlich Schlechte tun
kann, damit daraus das Gute hervor‐
gehe“, sondern dass man nicht sagen
kann, es gebe Verhaltensweisen, die
immer schlecht sind, weil dies in
jedem Fall von der „Proportion“
zwischen Güte und Schlechtigkeit
oder von den „Konsequenzen“



abhängt (vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Veritatis splendor, 75).

Zum Beispiel würde ein
Proportionalist nicht behaupten, dass
„man für einen guten Zweck einen
Betrug begehen darf“, aber er würde
prüfen, ob das, was man tut (das
„objektiv Gewählte“), Betrug ist oder
nicht, indem er alle Umstände und
die Absicht in Rechnung stellt. Am
Ende könnte er dann sagen, dass das,
was wie Betrug aussieht, dennoch
kein Betrug ist, und diese Handlung
(oder jede andere) rechtfertigen.

7 Sittliches Objekt ist das, was der
Wille mit der konkreten Handlung
will (z.B. jemanden ermorden, ein
Almosen geben), während die
Absicht sich darauf bezieht, warum
er es will (z.B. um eine Erbschaft zu
kassieren, um vor anderen gut
dazustehen oder um einem Armen
zu helfen).



8 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 78.

9 „Zum Beispiel hat ein Dienst, den
man erweist, das Ziel, dem
Mitmenschen zu helfen; er kann aber
gleichzeitig von der Liebe zu Gott als
dem letzten Ziel all unserer
Handlungen beseelt sein“ (KKK,
1752). Man kann dagegen auch aus
Eigeninteresse handeln oder um die
Eitelkeit zu befriedigen.

10 „Es geschieht häufig, dass der
Mensch mit guter Absicht handelt,
aber ohne geistlichen Nutzen, weil
ihm der gute Wille fehlt. Zum
Beispiel stiehlt jemand, um den
Armen zu helfen. In diesem Fall
fehlt, obwohl die Absicht gut ist, die
Rechtschaffenheit des Willens, weil
die Handlungen schlecht sind. Eine
gute Absicht berechtigt also niemals
zu einer schlechten Handlung.
‚Einige sagen: Lasst uns Böses tun,
damit Gutes entsteht. Diese Leute



werden mit Recht verurteilt’ (Röm
3,8)“ (Hl. Thomas von Aquin, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, II, n. 1168).

11 Damit eine freie Handlung auf
das wahre letzte Ziel hingeordnet ist,
müssen also drei Bedingungen erfüllt
sein:

1) dass sie als solche auf das Ziel
hinordenbar ist: die Handlung muss
objektiv, aufgrund ihres Objekts, gut
sein;

2) dass sie auf dieses Ziel unter den 
Umständen des Ortes, der Zeit etc., in
denen sie verwirklicht wird,
hingeordnet werden kann;

3) dass der Wille des Subjekts sie
tatsächlich auf das wahre letzte Ziel
hinordnet: das ist die subjektive Gut-
heit, aufgrund der Absicht.

12 „Ein Beispiel dafür ist ein Unfall
aus Unkenntnis der



Verkehrsregeln“ (KKK, 1736). Von
jemandem, der gewollt und daher
schuldhaft elementare
Verkehrsregeln nicht kennt, kann
man sagen, dass er die Folgen dieser
Unkenntnis indirekt gewollt hat.

13 Wenn z.B. jemand eine Tablette
nimmt, um eine Erkältung zu heilen,
und weiß, dass sie schläfrig macht,
will er direkt die Erkältung heilen,
und indirekt will er den Schlaf.
Kurzum, man „will“ die indirekten
Wirkungen einer Handlung nicht,
toleriert sie aber oder erlaubt sie,
weil sie unvermeidbar mit dem, was
man eigentlich will, verbunden sind.

14 Folglich ist Schuld die
Verantwortung, die wir vor Gott
tragen, wenn wir sündigen, so dass
wir verdienen, bestraft zu werden.

15 Vgl. Konzil von Trient: DS 1546.

16 Wenn der Christ gut handelt, „ist
der Ausgangspunkt für dieses



Mitwirken immer das väterliche
Handeln Gottes, das den Anstoß für
das freie Handeln des Menschen gibt,
so dass die Verdienste für gute Werke
in erster Linie der Gnade Gottes und
erst dann dem Glaubenden
zuzuschreiben sind“ (ebd.).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/27-die-sittlichkeit-der-
menschlichen-handlungen/ (06.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/27-die-sittlichkeit-der-menschlichen-handlungen/
https://opusdei.org/de-ch/article/27-die-sittlichkeit-der-menschlichen-handlungen/
https://opusdei.org/de-ch/article/27-die-sittlichkeit-der-menschlichen-handlungen/

	27. Die Sittlichkeit der menschlichen Handlungen
	1. Der sittliche Charakter der menschlichen Handlungen
	2. Das moralische Objekt
	3. Die Absicht
	4. Die Umstände
	5. Die indirekt gewollten Handlungen
	6. Die Verantwortung
	7. Das Verdienst


