
opusdei.org

25. Die Ehe

Die innige Gemeinschaft des
Lebens und der ehelichen Liebe
zwischen Mann und Frau
beruht auf Gesetzen, die der
Schöpfer verfügt hat und die
nicht menschlicher Willkür
unterliegen.

05.09.2017

„Der Ehebund, durch den Mann und
Frau unter sich die Gemeinschaft des
ganzen Lebens begründen, welche
durch ihre natürliche Eigenart auf
das Wohl der Ehegatten und auf die
Zeugung und die Erziehung von



Nachkommenschaft hingeordnet ist,
wurde zwischen Getauften von
Christus dem Herrn zur Würde eines
Sakramentes erhoben“ (CIC, 1055 §1).

1. Die Ehe im Plane Gottes

„,Gott selbst ist Urheber der Ehe’ [1].
Die innige eheliche Gemeinschaft
von Mann und Frau ist etwas
Heiliges, ihre Gestalt hat der
Schöpfer mit eigenen Gesetzen, die
nicht der menschlichen Willkür
unterliegen, ausgestattet.

Die Ehe als Institution ist kein
ungebührliches Eingreifen in die
persönlichen Intimbeziehungen
zwischen Mann und Frau, sondern
eine dem Liebesbund der Gatten
innewohnende Notwendigkeit: die
gegenseitige Hingabe ist in ihrer
ganzen Wahrheit einzig und allein
im „Raum“ der Ehe möglich [2], das
heißt, als eine Liebe, die „in frei
bejahter Neigung (…) das Wohl der



ganzen Person“ des jeweils anderen
Geschlechts „umgreift“ [3]. Diese
gegenseitige Liebe der Gatten „wird
ein Bild der unverbrüchlichen,
absoluten Liebe, mit der Gott den
Menschen liebt. Diese ist in den
Augen des Schöpfers gut, ja sehr gut
(Gen 1,31). Die eheliche Liebe wird
von Gott gesegnet und dazu
bestimmt, fruchtbar zu sein und sich
im gemeinsamen Werk der
Verantwortung für die Schöpfung zu
verwirklichen: ‚Gott segnete sie, und
Gott sprach zu ihnen: Seid fruchtbar,
und vermehrt euch, bevölkert die
Erde, unterwerft sie euch‘ (Gen
1,28)“ (KKK, 1604).

 Die Erbsünde führte zu einem Bruch
in der ursprünglichen Gemeinschaft
von Mann und Frau und schwächte
das sittliche Bewusstsein von Einheit
und Unauflöslichkeit der Ehe. Im
Alten Bund wurde gemäß der
Pädagogik Gottes die Polygamie der
Patriarchen nicht kritisiert und die



Scheidung nicht verboten. Aber „die
Propheten sahen den Bund Gottes
mit Israel unter dem Bild einer
ausschließlichen, treuen ehelichen
Liebe [Vgl. Hos 1-3; Jes 54; 62; Jer 2-3;
31; Ez 16; 23] und führten so das
Bewusstsein des auserwählten Volkes
zu einem tieferen Verständnis der
Einheit und Unauflöslichkeit der Ehe
[Vgl. Mal 2,13-17]“ (KKK, 1611).

„Jesus Christus stellt die von Gott
gewollte anfängliche Ordnung
wieder her. Darüber hinaus gibt er
die Gnade, die Ehe in der neuen
Würde eines Sakramentes zu leben,
nämlich als Zeichen seiner
bräutlichen Liebe zur Kirche: ‚Ihr
Männer, liebt eure Frauen, wie
Christus die Kirche geliebt hat‘ (Eph
5, 25)“ (Kompendium, 341).

„Zwischen Getauften kann es keinen
gültigen Ehevertrag geben, ohne dass
er zugleich Sakrament ist“ (CIC, 1055
§2) [4].



Das Sakrament der Ehe vermehrt die
heiligmachende Gnade und verleiht
die spezifische sakramentale Gnade,
die alle Aspekte des Ehelebens
beeinflusst [5], besonders die Liebe
der Ehegatten [6]. Die allgemeine
Berufung zur Heiligkeit bekommt für
die Gatten „eine eigene Prägung
durch das empfangene Sakrament
und verwirklicht sich im besonderen
Rahmen ehelichen und familiären
Lebens“ [7]. „Die Eheleute sind dazu
berufen, ihre Ehe und dadurch sich
selbst zu heiligen; deshalb wäre es
falsch, wenn sie ihr geistliches Leben
abseits und am Rande ihres
häuslichen Lebens führten. Das
Familienleben, der eheliche Umgang,
die Sorge um die Kinder und ihre
Erziehung, das Bemühen um den
Unterhalt der Familie und ihre
finanzielle Besserstellung, die
gesellschaftlichen Kontakte zu
anderen Menschen, dies alles – so
menschlich und alltäglich – ist
gerade das, was die christlichen



Eheleute zur Ebene des
Übernatürlichen erheben sollen“ [8].

2. Die Feier der Trauung

Die Ehe entsteht durch die
persönliche, unwiderrufliche
Willenseinigung der Brautleute (vgl.
KKK, 2626). „Der Ehekonsens ist der
Willensakt, durch den Mann und
Frau sich in einem unwiderruflichen
Bund gegenseitig schenken und
annehmen, um eine Ehe zu
gründen“ (CIC, 1057 §2).

„Die Kirche verlangt normalerweise
von ihren Gläubigen, dass sie die Ehe
in kirchlicher Form schließen“ (KKK,
1631). Deshalb „sind nur jene Ehen
gültig, die geschlossen werden unter
Assistenz des Ortsordinarius oder
des Ortspfarrers oder eines von
einem der beiden delegierten
Priesters oder Diakons sowie vor
zwei Zeugen“ (CIC, 1108, §1).



Diese Bestimmung hat mehrere
Gründe: Die sakramentale Ehe ist ein
liturgischer Akt; sie ist der Eintritt in
einen kirchlichen Stand (ordo), aus
dem sich in der Kirche Rechte und
Pflichten zwischen den Gatten und
hinsichtlich der Kinder ergeben. Da
die Ehe eine Lebensform in der
Kirche ist, muss über ihren Bestand
Gewissheit bestehen (daher die
Beiziehung von Zeugen); und der
öffentliche Charakter der
Willenserklärung schützt das einmal
gegebene „Ja“ und hilft, ihm treu zu
bleiben (vgl. KKK, 1631).

3. Die Wesenseigenschaften
der Ehe

„Die Wesenseigenschaften der Ehe
sind die Einheit und die
Unauflöslichkeit, die in der
christlichen Ehe im Hinblick auf das
Sakrament eine besondere Festigkeit
erlangen“ (CIC, 1056). „Mann und
Frau sind im Ehebund ’nicht mehr



zwei, sondern ein Fleisch’ (Mt 19,6)…
Diese innige Vereinigung als
gegenseitiges Sichschenken zweier
Personen wie auch das Wohl der
Kinder verlangen die unbedingte
Treue der Gatten und fordern ihre
unauflösliche Einheit“ [9].

 „‘Wenn wirklich durch die
gegenseitige und bedingungslose
Liebe die gleiche personale Würde
sowohl der Frau wie des Mannes
anerkannt wird, wird auch die vom
Herrn bestätigte Einheit der Ehe
deutlich‘ (GS 49,2). Die Polygamie
widerspricht dieser gleichen Würde
der Gatten und der ehelichen Liebe,
die einzig und ausschließlich
ist“ (KKK, 1645).

 „In seiner Predigttätigkeit lehrte
Jesus unmissverständlich den
ursprünglichen Sinn der Vereinigung
von Mann und Frau, wie sie der
Schöpfer zu Beginn gewollt hatte: Die
von Mose gegebene Erlaubnis, seine



Frau zu verstoßen, sei ein
Entgegenkommen gegenüber der
Herzenshärte gewesen (vgl. Mt 19,8);
die eheliche Vereinigung von Mann
und Frau sei unauflöslich ‒ Gott
selbst habe sie geschlossen: ‚Was
aber Gott verbunden hat, das darf
der Mensch nicht trennen’ (Mt
19,6)“ (KKK, 1614). Kraft des
Sakramentes, durch das die
christlichen Brautleute das
Mysterium der Einheit und
fruchtbaren Liebe zwischen Christus
und der Kirche (Eph 5,32) kundtun
und daran teilhaben, erhält die
Unauflöslichkeit einen neuen und
tieferen Sinn, und die ursprüngliche
Festigkeit des Ehebandes wird
gestärkt, so dass „die gültige
[zwischen zwei Getauften
geschlossene] und vollzogene Ehe
durch keine menschliche Gewalt und
aus keinem Grunde, außer durch den
Tod, aufgelöst werden“ kann (CIC,
1141).



 „Die Ehescheidung ist ein schwerer
Verstoß gegen das natürliche
Sittengesetz. Sie gibt vor, den
zwischen den Gatten freiwillig
eingegangenen Vertrag, bis zum Tod
zusammen zu leben, brechen zu
können. Die Ehescheidung
missachtet den Bund des Heiles,
dessen Zeichen die sakramentale Ehe
ist“ (KKK, 2384). „Möglicherweise ist
einer der beiden Gatten das
unschuldige Opfer der durch das
Zivilgesetz ausgesprochenen
Scheidung. In diesem Fall verstößt er
nicht gegen das sittliche Gebot. Es
besteht ein beträchtlicher
Unterschied zwischen dem
Ehepartner, der sich redlich bemüht
hat, dem Sakrament der Ehe treu zu
bleiben, und ungerechterweise
verlassen wird, und demjenigen, der
durch ein schweres Vergehen eine
kirchenrechtlich gültige Ehe
zerstört“ (KKK, 2386).



 „Es gibt jedoch Situationen, in denen
das eheliche Zusammenleben aus
sehr verschiedenen Gründen
praktisch unmöglich wird. In diesen
Fällen gestattet die Kirche, dass sich
die Gatten dem Leib nach trennen
und nicht länger zusammenwohnen.
Die Ehe der getrennten Gatten bleibt
aber vor Gott weiterhin aufrecht; sie
sind nicht frei, eine neue Ehe zu
schließen. In dieser schwierigen
Situation wäre, falls dies möglich ist,
die Versöhnung die beste
Lösung“ (KKK, 1649). Wenn nach
einer Trennung „die zivile Scheidung
die einzige Möglichkeit ist, gewisse
legitime Rechte, die Sorge für die
Kinder oder das ererbte Vermögen
zu sichern, darf sie in Kauf
genommen werden und ist dann
keine sittliche Verfehlung“ (KKK,
2384).

 Wenn nach der Scheidung eine
neue, eventuell vom staatlichen
Gesetz anerkannte Verbindung



eingegangen wird, „befindet sich der
Ehepartner, der sich wieder
verheiratet hat, in einem dauernden,
öffentlichen Ehebruch“ (KKK, 2384).
Geschiedene und Wiederverheiratete
bleiben zwar Glieder der Kirche,
können aber nicht zur Eucharistie
zugelassen werden, weil ihre
Situation und Lebensumstände in
objektivem Widerspruch zum
unauflöslichen Liebesbund zwischen
Christus und der Kirche stehen, der
durch die Eucharistie bezeichnet und
aktualisiert wird. „Die
Wiederversöhnung im Sakrament
der Buße, das den Weg zum
Sakrament der Eucharistie öffnet,
kann nur denen gewährt werden,
welche die Verletzung des Zeichens
des Bundes mit Christus und der
Treue zu ihm bereut und die
aufrichtige Bereitschaft zu einem
Leben haben, das nicht mehr im
Widerspruch zur Unauflöslichkeit
der Ehe steht. Das heißt konkret,
dass, wenn die beiden Partner aus



ernsthaften Gründen ‒ zum Beispiel
wegen der Erziehung der Kinder ‒
der Verpflichtung zur Trennung
nicht nachkommen können, sie sich
verpflichten, völlig enthaltsam zu
leben, das heißt, sich der Akte zu
enthalten, welche Eheleuten
vorbehalten sind“ [10].

4. Verantwortliche
Elternschaft

„Durch ihre natürliche Eigenart sind
die Ehe als Institution und die
eheliche Liebe auf die Zeugung und
Erziehung von Nachkommenschaft
hingeordnet und finden darin
gleichsam ihre Krönung. Kinder sind
gewiss die vorzüglichste Gabe für die
Ehe und tragen zum Wohl der Eltern
selbst sehr viel bei. Derselbe Gott,
der gesagt hat: ‚Es ist nicht gut, dass
der Mensch allein sei‘ (Gen 2,18), und
‚der den Menschen von Anfang an
als Mann und Frau schuf‘ (Mt 19,4),
wollte ihm eine besondere



Teilnahme an seinem schöpferischen
Wirken verleihen, segnete darum
Mann und Frau und sprach: ‚Wachset
und mehret euch‘ (Gen 1,28). Ohne
Hintansetzung der übrigen Eheziele
sind deshalb die echte Gestaltung der
ehelichen Liebe und die ganze sich
daraus ergebende Natur des
Familienlebens dahin ausgerichtet,
dass die Gatten von sich aus
entschlossen bereit sind zur
Mitwirkung mit der Liebe des
Schöpfers und Erlösers, der durch sie
seine eigene Familie immer mehr
vergrößert und bereichert" (KKK,
1652) [11]. Daher sind „unter den
Eheleuten, die diese ihnen von Gott
aufgetragene Aufgabe erfüllen,
besonders jene zu erwähnen, die in
gemeinsamer kluger Beratung eine
größere Zahl von Kindern, wenn
diese entsprechend erzogen werden
können, hochherzig auf sich
nehmen“ [12].



Das stereotype Bild der Familie, das
die heutige Kultur dominiert, steht
einer kinderreichen Familie
entgegen. Es wird mit
wirtschaftlichen, sozialen,
hygienischen u. a. Argumenten
gerechtfertigt. Aber „eine Liebe, die
wirklich gegenseitig ist, reicht über
die Gemeinschaft der Ehegatten
hinaus und umfasst auch die
natürliche Frucht dieser
Gemeinschaft: die Kinder. Der
Egoismus hingegen würdigt diese
Liebe zu einer bloßen Befriedigung
der Triebe herab und zerstört das
Band, das Eltern und Kinder eint.
Schwerlich wird sich jemand als
echtes Kind seiner Eltern fühlen,
wenn er Grund hat zu denken, dass
er gegen ihren Willen zur Welt
gekommen ist, dass er sein Dasein
nicht einer lauteren Liebe, sondern
einer Unvorsichtigkeit oder einem
Rechenfehler zu verdanken hat.“ (…)
„Außer Zweifel, dass die Angriffe, die
sich gegen die kinderreiche Familie



richten, ihren Ursprung in einem
allzu schwachen Glauben haben. Sie
sind das Produkt eines Milieus, das
unfähig ist, die Großzügigkeit zu
begreifen, und das den Egoismus und
seine oft mehr als widerlichen
Praktiken hinter scheinbar
altruistischen Motiven zu verbergen
sucht“ [13].

Aber auch bei großzügiger
Einstellung zur Elternschaft kann es
sein, dass Ehegatten „durch
mancherlei Lebensbedingungen der
heutigen Zeit eingeengt […] sich in
einer Lage befinden, in der die Zahl
der Kinder – mindestens zeitweise –
nicht vermehrt werden kann“ [14].
„Wenn also gerechte Gründe dafür
sprechen, Abstände einzuhalten in
der Reihenfolge der Geburten –
Gründe, die sich aus der
körperlichen oder seelischen
Situation der Gatten oder aus
äußeren Verhältnissen ergeben –, ist
es nach kirchlicher Lehre den Gatten



erlaubt, dem natürlichen Zyklus der
Zeugungsfunktionen zu folgen, dabei
den ehelichen Verkehr auf die
empfängnisfreien Zeiten zu
beschränken und die Kinderzahl so
zu planen, dass die oben dargelegten
sittlichen Grundsätze nicht verletzt
werden“ [15].

Es „ist jede Handlung verwerflich,
die entweder in Voraussicht oder
während des Vollzugs des ehelichen
Aktes oder im Anschluss an ihn beim
Ablauf seiner natürlichen
Auswirkungen darauf abstellt, die
Fortpflanzung zu verhindern, sei es
als Ziel, sei es als Mittel zum Ziel“ [16].

Obgleich man in beiden Fällen eine
neue Empfängnis hinausschieben
möchte, ist die sittliche Qualität des
ehelichen Aktes in der
unfruchtbaren Zeit der Frau eine
andere als beim Gebrauch eines
empfängnisverhütenden Mittels.
„Seiner innersten Struktur nach



befähigt der eheliche Akt, indem er
den Gatten und die Gattin aufs engste
miteinander vereint, zugleich zur
Zeugung neuen Lebens,
entsprechend den Gesetzen, die in
die Natur des Mannes und der Frau
eingeschrieben sind. Wenn die
beiden wesentlichen Gesichtspunkte
der liebenden Vereinigung und der
Fortpflanzung beachtet werden,
behält der Verkehr in der Ehe voll
und ganz den Sinngehalt
gegenseitiger und wahrer Liebe, und
seine Hinordnung auf die erhabene
Aufgabe der Elternschaft, zu der der
Mensch berufen ist“ [17]. Durch
Empfängnisverhütung wird der
Zeugungssinn des ehelichen Aktes
ausgeschlossen; beim Gebrauch der
Ehe in den unfruchtbaren Zeiten der
Frau wird hingegen die untrennbare
Verbindung der beiden Sinngehalte
der Geschlechtlichkeit des Menschen
respektiert. Im ersten Fall wird ein
positiver Akt zur Verhinderung der
Zeugung gesetzt, indem der eheliche



Akt der ihm eigenen Möglichkeit zur
Fortpflanzung beraubt wird; im
zweiten Fall wird nur der Gebrauch
der Ehe in den frucht- baren Zeiten
unterlassen, ohne dass den ehelichen
Akten die Offenheit für die
Fortpflanzung genommen wird [18].
Verantwortliche Elternschaft, so wie
sie die Kirche lehrt, impliziert also
keineswegs eine antikonzeptive
Mentalität. Sie will nur die
Berücksichtigung bestimmter
Umstände, die als solche nicht
gewünscht, sondern nur
hingenommen werden, und die
zusammen mit dem Gebet dazu
beitragen können, die Ehegatten und
die ganze Familie enger miteinander
zu vereinen.

5. Ehe und Familie

„Dem Plan Gottes entsprechend ist
die Ehe die Grundlage der größeren
Gemeinschaft der Familie, sind doch
die Ehe als Institution und die



eheliche Liebe auf die Zeugung und
Erziehung von Kindern hingeordnet
und finden darin ihre Krönung“ [19].

„Der Schöpfer aller Dinge hat die
eheliche Gemeinschaft zum
Ursprung und Fundament der
menschlichen Gesellschaft bestimmt;
so ist die Familie die Grund- und
Lebenszelle der Gesellschaft
geworden“ [20]. Diese spezifische und
ausschließliche öffentliche Funktion,
die der Ehe und der Familie
zukommt, verlangt besonderen
Schutz und Förderung seitens der
staatlichen Autorität [21]. Gesetze, die
– wie die Scheidung – nicht die
Wesenseigenschaften der Ehe
anerkennen oder sie anderen, nicht
ehelichen Pakten gleichstellen – wie
Lebensgemeinschaften oder
Verbindungen von Personen des
gleichen Geschlechts –, sind Unrecht.
Sie bedeuten eine gravierende
Schädigung des eigentlichen
Fundaments der Gesellschaft, das der



Staat zu schützen und zu fördern
verpflichtet ist [22].

 Von der Kirche wird die Familie
auch als Hauskirche bezeichnet, da
die besondere Gemeinschaft ihrer
Mitglieder dazu berufen ist, „eine
spezifische Darstellung und
Verwirklichung der kirchlichen
Gemeinschaft“ [23] zu sein. „Die
Eltern sollen durch Wort und
Beispiel für ihre Kinder die ersten
Glaubensboten sein und die einem
jeden eigene Berufung fördern, die
geistliche aber mit besonderer
Sorgfalt“ [24]. „Hier wird das durch
die Taufe erworbene Priestertum des
Familienvaters, der Mutter, der
Kinder, aller Glieder der Familie aufs
schönste ausgeübt im Empfang der
Sakramente, im Gebet, in der
Danksagung, durch das Zeugnis eines
heiligen Lebens, durch
Selbstverleugnung und tätige Liebe.
Die Familie ist so die erste Schule des
christlichen Lebens und eine Art



Schule reich entfalteter Humanität.
Hier lernt man Ausdauer und Freude
an der Arbeit, geschwisterliche
Liebe, großmütiges, ja wiederholtes
Verzeihen und vor allem den Dienst
Gottes in Gebet und Hingabe des
Lebens“ (KKK, 1657).

Rafael Díaz

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen
Kirche[KKK], 1601-1666; 2331-2400.

II. Vatikanisches Konzil, Konst. 
Gaudium et spes, 47-52.

Johannes Paul II., Nachsynod. Apost.
Schreiben Familiaris consortio, 11-16.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Gespräche mit Mons.
Escrivá de Balaguer, 87-112.



Hl. Josefmaria, Homilie Die Ehe, eine
christliche Berufung, in Christus
begegnen, 22-30.

J. Miras – J. I. Bañares, Ehe und
Familie – Theologische Einführung,
Fassbaender, Wien, 2015.

J.M. Ibañez Langlois, Sexualidad,
Amor, Santa Pureza, Ediciones
Universidad Católica de Chile,
Santiago de Chile 2006.

1 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 48.

2 Vgl. Johannes Paul II., Nachsynod.
Apostol. Schreiben Familiaris
consortio, 22.11.1981, 11.

3 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 49.



4 „Denn durch die Taufe wurden
Mann und Frau endgültig in den
neuen und ewigen Bund, in den
bräutlichen Bund Christi mit seiner
Kirche, hineingenommen, und
aufgrund dieses unzerstörbaren
Hineingenommenseins wird die vom
Schöpfer begründete innige Lebens-
und Liebesgemeinschaft der Ehe
erhoben und mit der bräutlichen
Liebe Christi verbunden – bestärkt
und bereichert von seiner
erlösenden Kraft“ (Johannes Paul II., 
Familiaris consortio, 13)

5 „Die Eheleute besitzen eine
besondere Standesgnade, die Gnade
des Ehesakramentes, die es ihnen
ermöglicht, alle natürlichen und
christlichen Tugenden zu erwerben,
die für das Zusammenleben
notwendig sind: gegenseitiges
Verständnis, gute Laune, Geduld,
Verzeihen und Feingefühl im
Umgang miteinander“ (Hl.
Josefmaria, Gespräche, 108).



6 „Echte eheliche Liebe wird in die
göttliche Liebe aufgenommen und
durch die erlösende Kraft Christi und
die Heilsvermittlung der Kirche
gelenkt und bereichert, damit die
Ehegatten wirksam zu Gott
hingeführt werden und in ihrer
hohen Aufgabe als Vater und Mutter
unterstützt und gefestigt werden“ (II.
Vat. Konzil, Konst. Gaudium et spes,
48).

7 Johannes Paul II., Familiaris
consortio, 56.

8 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
23.

9 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 48.

10 Johannes Paul II., Familiaris
consortio, 84. Vgl. Benedikt XVI.,
Nachsynod. Apost. Schreiben 
Sacramentum caritatis, 22.2.2007, 29;
Kongregation für die Glaubenslehre, 
Schreiben an die Bischöfe der kath.



Kirche über den Kommunionempfang
von wiederverheirateten geschiedenen
Gläubigen, 14.9.1994; KKK, 1650.

11 „In ihrer Aufgabe, menschliches
Leben weiterzugeben und zu
erziehen, die als die nur ihnen
zukommende Sendung zu betrachten
ist, wissen sich die Eheleute als
mitwirkend mit der Liebe Gottes des
Schöpfers und gleichsam als
Interpreten dieser Liebe (...). So
verherrlichen christliche Eheleute in
Vertrauen auf die göttliche
Vorsehung und Opfergesinnung den
Schöpfer und streben zur
Vollkommenheit in Christus, indem
sie in hochherziger menschlicher
und christlicher Verantwortlichkeit
Kindern das Leben schenken“ (II.
Vat. Konzil, Konst. Gaudium et spes,
50).

12 Ebd.

13 Hl. Josefmaria, Gespräche, 94.
„Das Leben der Eheleute soll



getragen sein von einer aufrichtigen
und lauteren Liebe und von der
freudigen Haltung, so viele Kinder zu
haben, wie Gott ihnen ermöglicht,
auch, wenn nötig, unter Verzicht auf
persönliche Annehmlichkeiten und
im Glauben an die göttliche
Vorsehung. Wenn eine kinderreiche
Familie Gottes Wille ist, sind darin
Glück und Wirksamkeit verbürgt,
mögen auch die irregeleiteten
Verfechter eines traurigen
Hedonismus das Gegenteil
behaupten“ (Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 25).

14 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 51.

15  Paul VI., Enz. Humanae vitae,
25.7.1968, 16.

16 Ebd., 14.

17 Ebd., 12. Ein ehelicher Akt, der im
Vollzug eine der zwei Sinngehalte
ausschließt, ist in sich schlecht: „Ein



dem Partner aufgenötigter Verkehr,
der weder auf sein Befinden noch
auf seine berechtigten Wünsche
Rücksicht nimmt, ist kein wahrer Akt
der Liebe“, da eine solche
Handlungsweise „dem widerspricht,
was mit Recht die sittliche Ordnung
für das Verhältnis der beiden Gatten
zueinander verlangt“. Es gilt aber
auch: „Ein Akt gegenseitiger Liebe
widerspricht dem göttlichen Plan,
nach dem die Ehe entworfen ist, und
dem Willen des ersten Urhebers
menschlichen Lebens, wenn er der
vom Schöpfergott in ihn nach
besonderen Gesetzen hineingelegten
Eignung, zur Weckung neuen Lebens
beizutragen, abträglich ist. Wenn
jemand daher einerseits Gottes Gabe
genießt und anderseits – wenn auch
nur teilweise – Sinn und Ziel dieser
Gabe ausschließt, handelt er im
Widerspruch zur Natur des Mannes
und der Frau und deren inniger
Verbundenheit; er stellt sich damit



gegen Gottes Plan und heiligen
Willen“ (ebd., 13).

18 Vgl. Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Familiaris consortio, 32;
KKK, 2370. Die Ausschaltung des
Sinngehaltes der Fortpflanzung führt
auch zum Ausschluss des
Sinngehaltes der Vereinigung. Es
„kommt zur aktiven Zurückweisung
der Offenheit für das Leben auch
eine Verfälschung der inneren
Wahrheit ehelicher Liebe, die ja zur
Hingabe in personaler Ganzheit
berufen ist“ (Familiaris consortio,
32).

19 Ebd., 14.

20 Ebd., 42.

21 „Die Familie ist die natürliche
Grundeinheit der Gesellschaft und
hat Anspruch auf Schutz durch
Gesellschaft und Staat“ (UNO,
Allgemeine Erklärung der
Menschenrechte, 10.12.1948, Art. 16).



22 Vgl. Päpstlicher Rat für die
Familie, Erklärung bezüglich der
Resolution des Europäischen
Parlaments am 16. März 2000, welche
alle Arten von Lebenspartnerschaften,
einschließlich homosexueller, der
Familie gleichstellt, Vatikanstadt
2000; Kongregation für die
Glaubenslehre, Erwägungen zu den
Entwürfen einer rechtlichen
Anerkennung gleichgeschlechtlicher
Lebensgemeinschaften, Vatikanstadt
2003.

23 Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Familiaris consortio, 21.

24 II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. 
Lumen gentium, 11.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/25-die-ehe/ (13.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/25-die-ehe/
https://opusdei.org/de-ch/article/25-die-ehe/

	25. Die Ehe
	1. Die Ehe im Plane Gottes
	2. Die Feier der Trauung
	3. Die Wesenseigenschaften der Ehe
	4. Verantwortliche Elternschaft
	5. Ehe und Familie


