
opusdei.org

20. Die Eucharistie
(II)

Die Heilige Messe ist ein Opfer
im eigentlichen und in
einzigartigem Sinn. Sie
vergegenwärtigt im Heute der
liturgischen Feier das einzige
Opfer unserer Erlösung, denn
sie ist sein Gedächtnis und
wendet seine Frucht zu.

10.09.2017



Der Opfercharakter der
Heiligen Messe

1.1 Inwiefern ist die Heilige Messe
ein Opfer?

Die Heilige Messe ist Opfer im
eigentlichen und in einzigartigem
Sinn, und zwar „neu“ im Vergleich
mit den Opfern der Naturreligionen
und den rituellen Opfern des Alten
Testaments. Die Messe ist Opfer, weil
sie im Heute der liturgischen Feier
der Kirche das einzige Opfer unserer
Erlösung vergegenwärtigt. Sie ist
dessen Gedächtnis und wendet seine
Frucht zu (vgl. KKK, 1362-1367).

Bei jeder Eucharistiefeier ist die
Kirche aufgerufen, die von Christus
angebotene Gabe anzunehmen, also
am Opfer ihres Herrn teilzunehmen,
indem sie sich mit ihm dem Vater für
die Rettung der Welt darbringt. Man
kann also behaupten, dass die



Heilige Messe Opfer Christi und der
Kirche ist.

Diese beiden Aspekte des
eucharistischen Mysteriums sollen
näher betrachtet werden.

1.2 Die Eucharistie, sakramentale
Gegenwart des Erlösungsopfers
Jesu Christi

Die Heilige Messe ist ein wahres und
eigentliches Opfer wegen ihres
direkten Bezugs – ihrer
sakramentalen Identität – mit dem
einzigen, vollkommenen und
endgültigen Opfer des Kreuzes 1.
Diesen Bezug hat Jesus Christus beim
Letzten Abendmahl hergestellt, als er
den Aposteln unter den Gestalten
von Brot und Wein seinen geopferten
Leib und sein für die Vergebung der
Sünden vergossenes Blut darreichte
und damit im Gedächtnisritus
vorwegnahm, was historisch wenig
später auf dem Golgatha geschehen
sollte. Seit damals hört die Kirche



unter Anleitung und in der Kraft des
Heiligen Geistes nicht auf, das Gebot
zu befolgen, das Jesus Christus
seinen Jüngern gegeben hat: „Tut
dies zu meinem Gedächtnis“ ( Lk
22,19; 1 Kor 11,24-25). Auf diese
Weise „verkündet sie den Tod des
Herrn“ (also sein Opfer: vgl. Eph 5,2; 
Hebr 9,26), und zwar durch das Wort
und im Sakrament, „bis er
kommt“ (also bis zu seiner
Wiederkunft am Ende der Zeiten):
vgl. 1 Kor, 11,26.

Diese Verkündigung, diese
sakramentale Proklamation des
Paschamysteriums des Herrn hat
besondere Wirksamkeit, denn sie
stellt das Erlösungsopfer Christi nicht
nur in signo oder in figura dar,
sondern aktualisiert es wirklich –
seine Person und seine Heilstat
werden gegenwärtig. Der 
Katechismus der Katholischen Kirche
formuliert: „Die Eucharistie ist das
Gedächtnis des Pascha Christi, die



sakramentale Vergegenwärtigung
und Darbringung seines einzigen
Opfers in der Liturgie seines Leibes,
der Kirche“ (KKK, 1362).

Wenn daher die Kirche Eucharistie
feiert, wird durch die Verwandlung
von Brot und Wein in den Leib und
das Blut Christi die (jetzt verklärte)
Opfergabe des Golgatha gegenwärtig,
es wird der Priester Jesus Christus
gegenwärtig, und es wird der
Opferakt selbst (der eigentliche
Opferakt des Kreuzes) gegenwärtig,
untrennbar gebunden an die
sakramentale Präsenz Christi, wobei
dieser Akt im auferstandenen und
verherrlichten Herrn immer
Aktualität besitzt 2. Nur die äußere
Erscheinung dieser Hingabe ist eine
andere: auf Kalvaria sind es Leiden
und Tod am Kreuz; in der Messe ist
es ein sakramentales Gedächtnis: die
Doppelkonsekration von Brot und
Wein im Kontext des Eucharistischen



Hochgebets (dem sakramentalen
Abbild des Kreuzesopfers) 3.

Daraus folgt, dass das Letzte
Abendmahl, das Opfer von Kalvaria
und die Eucharistie eng miteinander
verbunden sind. Das Abendmahl war
die sakramentale Vorwegnahme des
Kreuzes; die Eucharistie, die Jesus
Christus damals eingesetzt hat,
aktualisiert über die Zeiten hin, wo
immer sie sakramental gefeiert wird,
das einzige Erlösungsopfer des
Herrn, damit alle Generationen mit
Christus in Kontakt treten und die
Erlösung empfangen können, die er
der ganzen Menschheit anbietet 4.

1.3. Die Eucharistie, Opfer Christi
und der Kirche

Die Heilige Messe ist das Opfer
Christi und der Kirche, weil die
Kirche bei jeder Feier des
Mysteriums der Eucharistie am
Opfer ihres Herrn teilnimmt, sich mit
ihm und seinem dem Vater



dargebrachten Opfer verbindet und
an den Gütern der Erlösung, die er
uns erworben hat, Anteil erhält. Die
ganze Kirche opfert und wird in
Christus durch den Heiligen Geist
dem Vater aufgeopfert. So bezeugt es
die lebendige Überlieferung sowohl
in den liturgischen Texten als auch
bei den Vätern und in den Aussagen
des Lehramts 5. Diese Lehre gründet
auf dem Prinzip der Einheit und des
Zusammenwirkens Christi und der
Glieder seines Leibes, wie es das II.
Vatikanische Konzil klar dargelegt
hat: „In der Tat gesellt sich Christus
in diesem großen Werk, in dem Gott
vollkommen verherrlicht und die
Menschheit geheiligt werden, immer
wieder die Kirche zu, seine geliebte
Braut“ 6.

Die Kirche opfert mit Christus

Die Teilnahme der Kirche – des
hierarchisch strukturierten
Gottesvolkes – an der Darbringung



des eucharistischen Opfers ist durch
die Weisung Christi legitimiert: „Tut
dies zu meinem Gedächtnis“. Diese
Teilnahme kommt häufig in den
eucharistischen Hochgebeten der
Alten Kirche 7 durch den liturgischen
Wortgebrauch zum Ausdruck:
„memores ... offerimus ... [tibi
Pater] ... gratias agentes ... hoc
sacrificium “. Genauso verhält es sich
in den heutigen eucharistischen
Hochgebeten 8.

Wie die Texte der eucharistischen
Liturgie bezeugen, sind die
Gläubigen nicht bloße Zuschauer bei
einem vom zelebrierenden Priester
vollzogenen Kultakt. Alle können
und sollen an der Darbringung des
eucharistischen Opfers mitwirken,
denn sie sind durch die Taufe in
Christus eingegliedert und damit „ein
auserwähltes Geschlecht, eine
königliche Priesterschaft, ein heiliger
Stamm, ein Volk, das sein besonderes
Eigentum wurde“ ( 1 Petr 2,9). Sie



sind in Christus das neue Volk Gottes,
das er weiterhin um sich sammelt,
damit von einem Ende der Erde bis
zum anderen seinem Namen ein
vollkommenes Opfer dargebracht
wird (vgl. Mal 1, 10-11). Sie bringen
nicht nur den geistigen Kult ihrer
Werke und ihrer Existenz dar,
sondern auch – in und mit Christus –
die reine, heilige und makellose
Opfergabe. So leben die Gläubigen in
der Eucharistie das gemeinsame
Priestertum.

Das Opfer der Kirche und das Opfer
Christi stehen nicht nebeneinander,
sondern sind ein und dasselbe Opfer.
Die Gläubigen bringen nicht ein vom
Opfer Christi verschiedenes Opfer
dar, denn dadurch, dass sie sich mit
ihm vereinigen, wird es möglich,
dass er die Darbringung der Kirche
in die seine aufnimmt, so dass das
Opfer der Kirche sein Opfer wird. Es
handelt sich nicht um ein



Nebeneinander oder Nacheinander,
sondern um ein Ineinander.

Die Kirche wird mit Christus
dargebracht

Die Kirche bringt nicht nur vereint
mit Christus das eucharistische Opfer
dar, sondern wird selbst
dargebracht, denn als der Leib und
die Braut ist sie untrennbar mit
ihrem Haupt bzw. ihrem Bräutigam
verbunden.

Die Lehre der Väter ist in diesem
Punkt eindeutig. Dass die Kirche
(unsichtbar) dargebracht wird,
kommt für den hl. Cyprian dadurch
zum Ausdruck, dass den Gaben von
Brot und Wein etwas Wasser
beigemischt wird, das also zur
Materie des Opfers des Altares gehört
9. Für den hl. Augustinus ist klar, dass
am Altar die ganze Kirche mit ihrem
Herrn dargebracht wird, was sich in
der sakramentalen Feier selbst zeigt:
„So ergibt sich, dass auch der ganze



erlöste Staat, die Versammlung und
Gemeinschaft der Heiligen, als ein
allumfassendes Opfer Gott
dargebracht wird durch den
Hohenpriester, der ja auch in seinem
Leiden sich selbst in Knechtsgestalt
für uns geopfert hat, dass wir der
Leib des hohen Hauptes seien (...).
Das ist das Opfer der Christen: ‚die
vielen, ein Leib in Christus!’ [ Röm
12,5]. Die Kirche aber feiert es auch
in dem den Gläubigen bekannten
Sakrament des Altares, wo ihr vor
Augen gestellt wird, dass sie in dem,
was sie darbringt, selbst dargebracht
wird“ 10. Für den hl. Gregor den
Großen ist die Eucharistiefeier ein
Ansporn zur Nachahmung des vom
Herrn gegebenen Beispiels, damit
wir unser Leben dem Vater
aufopfern, wie das Jesus getan hat.
So kommt die vom Kreuz des Herrn
ausgehende Erlösung auch auf uns:
„Es ist aber notwendig, dass wir
während dieser heiligen Handlung
uns selbst Gott schlachten in



Zerknirschung des Herzens; denn
wenn wir das Geheimnis des Leidens
des Herrn feiern, müssen wir
nachahmen, was wir begehen. Dann
wird das heilige Opfer, das wir Gott
darbringen, wirklich zum Opfer für
uns, wenn wir uns selbst zu einem
Opfer machen“ 11.

Die eucharistische Liturgie selbst
drückt die Teilnahme der Kirche am
Opfer Christi im Heiligen Geist aus:
„Schau gütig auf die Gabe deiner
Kirche. Denn sie stellt dir das Lamm
vor Augen, das geopfert wurde und
uns nach deinem Willen mit dir
versöhnt hat. Stärke uns durch den
Leib und das Blut deines Sohnes und
erfülle uns mit seinem Heiligen Geist,
damit wir ein Leib und ein Geist
werden in Christus. Er mache uns
auf immer zu einer Gabe ...“ 12.
Ähnlich die Bitte im Vierten
Hochgebet: „Sieh her auf die
Opfergabe, die du selber deiner
Kirche bereitet hast, und gib, dass



alle, die Anteil erhalten an dem einen
Brot und dem einen Kelch, ein Leib
werden im Heiligen Geist, eine
lebendige Opfergabe in Christus zum
Lob deiner Herrlichkeit“.

Die Mitfeier der Gläubigen besteht
vor allem in der innerlichen
Vereinigung mit dem Opfer Christi,
das durch den Dienst des
Zelebranten auf dem Altar
gegenwärtig wird. Es kann in keiner
Weise gesagt werden, dass die
Gläubigen mit dem Priester
„konzelebrieren“ 13, da nur er in
Persona Christi Capitis handelt; die
Behauptung ist aber durchaus
richtig, dass sie aufgrund des in der
Taufe empfangenen gemeinsamen
Priestertums am Opfer mitwirken.
Dieser inneren Teilnahme soll auch
eine äußere Teilnahme entsprechen:
der Empfang der Kommunion (im
Stand der Gnade), die Antworten und
die von den Gläubigen zusammen
mit dem Priester gesprochenen



Gebete, die Körperhaltung und
fallweise auch die Ausführung
einiger Riten, wie der Vortrag der
Lesungen oder der Fürbitten.

Für das Lehramt unserer Tage
spricht der Katechismus der
Katholischen Kirche: „Die Eucharistie
ist auch das Opfer der Kirche. Die
Kirche, der Leib Christi, nimmt am
Opfer ihres Hauptes teil. Mit ihm
wird sie selbst ganz dargebracht. Sie
vereinigt sich mit seiner Fürbitte
beim Vater für alle Menschen. In der
Eucharistie wird das Opfer Christi
auch zum Opfer der Glieder seines
Leibes. Das Leben der Gläubigen, ihr
Lobpreis, ihr Leiden, ihr Gebet und
ihre Arbeit werden mit denen Christi
und seiner Ganzhingabe vereinigt
und erhalten so einen neuen Wert.
Das auf dem Altar gegenwärtige
Opfer Christi gibt allen Generationen
von Christen die Möglichkeit, mit
seinem Opfer vereint zu sein“ (KKK,
1368).



Die soeben dargelegte Lehre ist für
das christliche Leben von
grundlegender Bedeutung. Alle
Gläubigen sind zur Teilnahme an der
Heiligen Messe aufgefordert, um dort
ihr königliches Priestertum in der
Absicht zu auszuüben, ihr eigenes,
von Sünde gereinigtes Leben mit
Christus, der unbefleckten
Opfergabe, dem Vater darzubringen.
Durch dieses geistlich-existentielle
Opfer geben sie ihm in kindlicher
Liebe und Danksagung alles zurück,
was sie von ihm empfangen haben.
So wird die Liebe Gottes – der Strom
der trinitarischen Liebe, der die
Eucharistiefeier erfüllt – ihr Dasein
umgestalten.

Für die Gläubigen wird die Heilige
Messe wirklich Mitte und Wurzel
ihres inneren Lebens 14 sein, wenn sie
den Alltag, ihre Arbeit und ihr
gesamtes Tun auf sie ausrichten.
Darin äußert sich wesentlich die
„priesterliche Seele“. In diesem Sinn



ermuntert uns der hl. Josefmaria:
„Bemühe dich mit allen Kräften
darum, dass das Heilige Messopfer
Mitte und Wurzel deines inneren
Lebens ist. Der ganze Tag wird so –
zuerst als Verlängerung der
vergangenen Heiligen Messe, dann
als Vorbereitung auf die kommende –
zu einem Gottesdienst, der sich
immer neu entfaltet: in Stoßgebeten,
im Aufsuchen des Altarsakramentes,
in der Darbringung deiner
beruflichen Arbeit und deines
Familienlebens.“ 15

Auch wenn die Messe ohne
Teilnahme von Gläubigen gefeiert
wird, hat sie öffentlichen und
gesellschaftlichen Charakter. Ihre
Wirkungen erstrecken sich auf alle
Orte und Zeiten. Daher ist es sehr
angebracht, dass die Priester täglich
zelebrieren, auch wenn keine
Gläubigen anwesend sein können 16.



2. Ziele und Früchte der
Heiligen Messe

Als sakramentale Vergegenwärtigung
des Opfers Christi hat die Heilige
Messe dieselben Ziele wie das
Kreuzesopfer 17. Es sind die
folgenden: das latreutische Ziel (Lob
und Anbetung Gottes des Vaters
durch den Sohn im Heiligen Geist);
das eucharistische Ziel (Danksagung
an Gott für Schöpfung und Erlösung);
das propitiatorische Ziel (Sühne bzw.
Genugtuung für unsere Sünden); und
das impetratorische Ziel (Bitte an
Gott um seine Gnade und seine
Gaben). Diese Ziele kommen in den
Gebeten der eucharistischen Liturgie
zum Ausdruck, besonders im Gloria,
im Credo und in den verschiedenen
Teilen der Anaphora (also des
eucharistischen Hochgebets) wie
Präfation, Sanctus, Epiklese,
Anamnese, Interzessionen,
Schlussdoxologie, im Vaterunser
sowie in den Gebeten des Propriums



jeder Messe: Tagesgebet, Gabengebet,
Schlussgebet.

Unter Früchten der Heiligen Messe
versteht man die Wirkungen der im
eucharistischen Opfer gegenwärtigen
Heilskraft des Kreuzes in den
Menschen, die sie frei annehmen – in
Glaube, Hoffnung und Liebe zum
Erlöser. Diese Früchte bestehen im
Wesentlichen in der Vermehrung der
heiligmachenden Gnade und in einer
innigeren existentiellen
Gleichgestaltung mit Christus, wie sie
die Eucharistie auf spezifische Weise
mit sich bringt.

Diese Früchte der Heiligkeit sind
nicht bei allen Teilnehmern am
eucharistischen Opfer gleich. Sie
werden größer oder geringer sein je
nach der Beteiligung des Einzelnen
an der liturgischen Feier sowie nach
dem Maß seines Glaubens und seiner
Andacht. Deshalb kommen auf
verschiedene Weise in den Genuss



der Früchte der Heiligen Messe: die
ganze Kirche; der zelebrierende
Priester und die Gläubigen, die mit
ihm verbunden sind bzw. an der
Eucharistiefeier teilnehmen; die
Personen, die zwar nicht die Messe
mitfeiern, sich aber geistig mit dem
zelebrierenden Priester vereinen;
jene, für die die Messe dargebracht
wird, seien es Lebende oder
Verstorbene 18.

Wenn ein Priester ein Stipendium
annimmt, um die Früchte der Messe
einem bestimmten Anliegen
zuzuwenden, übernimmt er eine
schwere Verpflichtung 19.

Ángel García Ibáñez

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen
Kirche , 1356-1372.
Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, 11-20.

• 

• 



Benedikt XVI., Ap. Schr. 
Sacramentum caritatis,
22.2.2007, 6-15; 34-65.
Kongregation für den
Gottesdienst, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum,
25.3.2004, 36-47; 48-79.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilie Die
Eucharistie, in Christus
begegnen, 83-94
J. Ratzinger, Gott ist uns nah –
Eucharistie: Mitte des Lebens ,
Paulinusverlag 2006.

1 Der Katechismus der Katholischen
Kirche drückt das so aus: „Das Opfer
Christi und das Opfer der Eucharistie
sind ein einziges Opfer “ (KKK, 1367).

2 In diesem Sinn betont der 
Katechismus der Katholischen Kirche:

• 

• 

• 

• 



„In der Liturgie der Kirche
bezeichnet und verwirklicht Christus
vor allem sein Pascha-Mysterium.
Während seines Erdenlebens
kündigte Jesus durch sein Lehren das
Pascha-Mysterium an und nahm es
in seinen Taten vorweg. Als dann
seine Stunde gekommen war (vgl. Joh
13,1; 17,1), durchlebte er das einzige
Ereignis der Geschichte, das nicht
vergeht: Jesus stirbt ‚ein für allemal’ (
Röm 6,10; Hebr 7,27; 9,12), wird
begraben, ersteht von den Toten und
sitzt zur Rechten des Vaters. Dieses
tatsächliche Ereignis, welches sich in
unserer Geschichte ereignet hat, ist
ganz und gar einmalig: Alle anderen
Ereignisse geschehen einmal, dann
gehen sie vorüber, versinken in der
Vergangenheit. Das Pascha-
Mysterium Christi hingegen kann
nicht in der Vergangenheit bleiben,
denn durch seinen Tod hat er den
Tod besiegt. Alles, was Christus ist,
und alles, was er für die Menschen
getan und gelitten hat, nimmt an der



Ewigkeit Gottes teil, steht somit über
allen Zeiten und wird ihnen
gegenwärtig. Das Ereignis des
Kreuzes und der Auferstehung ist
etwas Bleibendes und zieht alles zum
Leben hin“ (KKK, 1085).

3 Das sakramentale Zeichen der
Eucharistie verursacht das
vergegenwärtigte Geschehen nicht
von neuem noch reproduziert es
dieses. Es erneuert nicht das blutige
Kreuzesopfer, denn Christus ist
auferstanden und „der Tod hat keine
Macht mehr über ihn“ ( Röm 6,9),
noch verursacht es in Christus etwas,
das er nicht schon vollkommen und
endgültig besitzt (es bedarf keiner
neuen Hingabeakte und keiner
neuen Opferhandlung seitens des
verherrlichten Christus). Die
Eucharistie aktualisiert nur eine
schon vorhandene Wirklichkeit: die
Person Christi, des
fleischgewordenen Wortes, das
gekreuzigt wurde und auferstanden



ist, und in ihm die Opfertat unserer
Erlösung. Das Zeichen bringt nur
eine neue, sakramentale Weise
seiner Gegenwart mit sich, welche
die Teilnahme der Kirche am Opfer
des Herrn ermöglicht, wie weiter
unten gezeigt wird.

4 In diesem Sinn erklärt das II.
Vatikanische Konzil in der
Konstitution Lumen gentium, 3:
„Sooft das Kreuzesopfer, in dem
Christus, unser Osterlamm,
dahingegeben wurde ( 1 Kor 5,7), auf
dem Altar gefeiert wird, vollzieht
sich das Werk unserer Erlösung “.

5 Vgl. KKK, 1368-1370.

6 II. Vatikanisches Konzil, Konst. 
Sacrosanctum Concilium, 7.

7 Vgl. das eucharistische Hochgebet
nach der Traditio Apostolica des
heiligen Hippolyt; die Anaphora des
Addai und Mari; die Anaphora des
heiligen Markus.



8 Vgl. Römisches Messbuch,
Eucharistisches Hochgebet I (Unde et
memores und Supra quae);
Eucharistisches Hochgebet III ( 
Memores igitur; Respice quaesumus
und Ipse nos tibi ). Ähnliche
Formulierungen finden sich in den
Hochgebeten II und IV.

9 Vgl. hl. Cyprian, Ep. 63,13.

10 Hl. Augustinus, De civitate Dei,
10,6.

11 Hl. Gregor d. Gr., Dialoge, 4, LIX.

12 Römisches Messbuch, Hochgebet
III: Respice, quaesumus und Ipse nos
tibi.

13 Vgl. Pius XII., Enz. Mediator Dei, 65
(vgl. DS 3850); Kongregation für den
Gottesdienst, Instruktion 
Redemptionis Sacramentum , 42.

14 Vgl. hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 87.



15 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 69.

16 Vgl. Konzil von Trient, Lehre über
das allerheiligste Messopfer, Kap. 6:
DS 1747; II. Vatikan. Konzil, Dekret 
Presbyterorum Ordinis , 13; Johannes
Paul II., Enzyklika Ecclesia de
Eucharistia , 31; Benedikt XVI., Apost.
Schr. Sacramentum caritatis , 80.

17 Diese Identität der Ziele beruht
nicht nur auf der Intention der
feiernden Kirche, sondern vor allem
auf der sakramentalen Gegenwart
Christi selbst. Die Ziele, derentwegen
er sein Leben dem Vater aufgeopfert
hat, sind in ihm nach wie vor aktuell
und wirksam (vgl. Röm 8,34; Hebr
7,25).

18 Die erwähnte Darbringung – es
handelt sich um ein Fürbittgebet –
setzt nicht eine Art Heilsautomatik in
Gang. Die betreffenden Gläubigen
erhalten die Gnade nicht auf
mechanische Weise, sondern nach



Maßgabe ihrer Vereinigung mit Gott
durch Glaube, Hoffnung und Liebe.

19 Vgl. CIC, can. 945-958. Durch eine
solche konkrete Applikation schließt
der zelebrierende Priester nicht den
Segen des eucharistischen Opfers für
andere Mitglieder der Kirche und für
die ganze Menschheit aus. Er schließt
nur einige Gläubige auf besondere
Weise ein.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/20-die-eucharistie-ii/
(08.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/20-die-eucharistie-ii/
https://opusdei.org/de-ch/article/20-die-eucharistie-ii/

	20. Die Eucharistie (II)
	Der Opfercharakter der Heiligen Messe
	2. Ziele und Früchte der Heiligen Messe


