opusdei.org

15. Kirche und Staat

Die von Christus vollzogene
Erlosung und damit der
Sendungsauftrag der Kirche
richtet sich an den Menschen in
seiner Ganzheit und folglich als
Person in der Gesellschaft.

15.09.2017

1. Der Sendungsauftrag der
Kirche in der Welt

Die von Christus vollzogene Erlésung
und damit der Sendungsauftrag der
Kirche richtet sich an den Menschen
in seiner Ganzheit. Wenn daher die



Kirche eine Soziallehre vorlegt,
entfernt sie sich nicht von ihrem
Auftrag, sondern erfillt ihn treu. Sie
wirde nicht authentisch
evangelisieren, wenn sie nicht
sowohl auf individueller als auch auf
gesellschaftlicher Ebene die
Beziehung zwischen Evangelium und
personlichem Verhalten im Blick
hatte. Auferdem existiert die Kirche
in der Welt, und es ist logisch, ja
notwendig, dass sie mit dieser in eine
harmonische Beziehung tritt und die
Strukturen und die Natur der
verschiedenen menschlichen
Organisationen respektiert.

Die Kirche besitzt also den Auftrag,
der auch ein Recht ist, sich der
Probleme der Gesellschaft
anzunehmen. Wenn sie dies tut,
»darf sie nicht angeklagt werden, den
besonderen Bereich ihrer Kompetenz
und erst recht ihre vom Herrn
empfangene Sendung tiberschritten
zu haben“ [].



Die Sendung der Kirche in diesem
Bereich beschrankt sich nicht darauf,
ethische Normen vorzulegen. Es
handelt sich um etwas
Grundlegenderes, ndmlich die
evangelische Dimension des
gesellschaftlichen Lebens gemaf$ der
ganzen Wahrheit iber den
Menschen aufzuzeigen, das dieser
Wahrheit entsprechende Verhalten
zu lehren und zu seiner Erfillung zu
ermahnen.

In der Tat besteht zwischen dem
christlichen Leben und der
umfassenden Forderung des
Menschen eine tiefgreifende
wesentliche Einheit: eine
anthropologische Verbindung, ein
theologisches Band und eine
Liebespflicht [']. Diese Harmonie
bedeutet jedoch keine Vermischung:
Das Ziel christlichen Verhaltens ist
die Einswerdung mit Christus; die
von ihm kommende Befreiung ist
wesentlich Befreiung von der Stinde;



und deshalb ist ohne Zweifel Einsatz
fir die Befreiung in konkreten
Bereichen gefordert []. Diese
Unterscheidung ist Grundlage der
Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten.

Die Aussagen des Lehramts auf
diesem Gebiet erstrecken sich daher
nicht auf technische Aspekte, sie
legen keine Organisationsschemata
der Gesellschaft vor — das gehort
nicht zum Sendungsauftrag der
Kirche. Die lehramtlichen Aussagen
haben nur das Ziel, die Gewissen zu
bilden; sie schrianken die Autonomie
der irdischen Wirklichkeiten nicht
ein [].

Daraus ergibt sich, dass der
Hierarchie keine direkte Funktion
bei der Organisation der Gesellschaft
zukommt. Thr Auftrag ist es, die
authentischen Moralprinzipien in
diesem Bereich zu lehren und zu
interpretieren. Daher akzeptiert die



Kirche jedes Gesellschaftssystem, in
dem die Wiirde des Menschen
geachtet wird. Die Glaubigen miissen
dem ,sozialen Lehramt“ mit ihrem
Verstand, ihrem Willen und ihren
Werken zustimmen (vgl. Lk 10,16;
KKK, 2032 u. 2037).

2. Die Beziehung zwischen
Kirche und Staat

Religion und Politik sind
verschiedene, aber nicht getrennte
Bereiche, da der religiose Mensch
und der Staatsbirger eine und
dieselbe Person sind. Die Person ist
berufen, sowohl ihre religiosen als
auch ihre gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen und politischen
Pflichten zu erfiillen. Es ist jedoch
notwendig, dass ,,die Glaubigen
genau zu unterscheiden lernen
zwischen den Rechten und Pflichten,
die sie haben, insofern sie zur Kirche
gehoren, und denen, die sie als
Glieder der menschlichen



Gesellschaft haben. Beide sollen sie
harmonisch miteinander zu
verbinden suchen und daran
denken, dass sie sich auch in jeder
zeitlichen Angelegenheit vom
christlichen Gewissen fiihren lassen
mussen; keine menschliche Tatigkeit,
auch in weltlichen Dingen nicht, lasst
sich ja der Herrschaft Gottes
entziehen. Heutzutage ist es aber
besonders wichtig, dass diese
Unterscheidung und Harmonie
zugleich moglichst klar im Handeln
der Glaubigen aufleuchten®[']. In
diesen Worten ist ausgedruckt, wie
die Katholiken das Herrenwort ,,Gebt
dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist“ (Mt 22,21)
befolgen sollen.

Die Beziehung zwischen Kirche und
Staat impliziert also eine
Unterscheidung ohne Trennung, eine
Verbindung ohne Vermischungen.
Die Beziehung wird richtig und
fruchtbar sein, wenn drei



Grundprinzipien beachtet werden:
Anerkennung einer ethischen
Sphare, die der politischen Sphére
vorausgeht und ihr zugrunde liegt;
Verschiedenheit der Aufgaben von
Religion und Politik; Forderung des
Zusammenwirkens der zwei
Bereiche.

a) Die moralischen Werte miissen
die Grundlage des politischen
Lebens bilden

Das Projekt eines ,,ethischen Staates®,
der das moralische Verhalten der
Staatsburger zu regeln beansprucht,
wird weitgehend abgelehnt, da ein
solcher Staat zum Totalitarismus
tendiert oder zumindest eine
markant autoritare Tendenz
aufweist. Aufgabe des Staates ist
nicht zu entscheiden, was gut und
was bose ist; er hat hingegen die
Pflicht, das Gemeinwohl zu suchen
und zu fordern, weshalb er bisweilen



auch das Verhalten der Burger regeln
muss.

Die Ablehnung des ,ethischen
Staates“ darf jedoch nicht zum
entgegengesetzen Irrtum seiner
moralischen , Neutralitat“ flihren, die
weder real noch als Moglichkeit
existiert. Die moralischen Werte
zeigen auf, was der ganzheitlichen
Entwicklung der Personen forderlich
ist; diese Entwicklung ist in ihrer
sozialen Dimension Teil des
irdischen Gemeinwohls; und die
Hauptverantwortung fir dieses
Gemeinwohl liegt beim Staat. Somit
hat der Staat auch die Pflicht, das
sittliche Verhalten der Menschen zu
fordern, zumindest in seiner
gesellschaftlichen Dimension.

b) Kirche und Staat unterscheiden
sich nach ihrem Wesen und ihren
Zielen

Die Kirche hat von Christus den
Auftrag zum Apostolat erhalten:



»,Geht zu allen Volkern und macht
alle Menschen zu meinen Jingern;
tauft sie auf den Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen
Geistes“ (Mt 28,19-20). Mit ihrer
Lehre und ihrer apostolischen
Tatigkeit tragt die Kirche zur rechten
Orientierung der zeitlichen
Wirklichkeiten bei, damit diese dem
Menschen zur Erreichung seines
letzten Ziels dienlich sind und ihn
nicht davon ablenken.

Um ihre Sendung zu erfiillen, setzt
die Kirche vor allem geistliche Mittel
ein: die Verkiindigung des
Evangeliums, die Spendung der
Sakramente, das Gebet. Daruber
hinaus muss sie materielle Mittel in
Anspruch nehmen, wie es der Natur
ihrer Mitglieder, die Menschen sind,
entspricht (vgl. Apg 4,32-37; 1 Tim
5,18). Diese Mittel mussen immer im
Einklang mit dem Evangelium
stehen. Die Kirche muss aufserdem
unabhéngig sein, um ihre Sendung in



der Welt zu verwirklichen; sie
beansprucht aber keine
Vorherrschaft in politischer oder
wirtschaftlicher Hinsicht (vgl. KKK,
2246; Kompendium der Soziallehre
der Kirche, 426) ["1].

Der Staat ist eine Einrichtung, die aus
der naturlichen
Gesellschaftsbezogenheit des
Menschen folgt, und hat das zeitliche
Gemeinwohl der burgerlichen
Gesellschaft zum Ziel. Dieses Wohl ist
nicht nur materieller, sondern auch
geistiger Natur, da die Mitglieder der
Gesellschaft Menschen mit Leib und
Seele sind. Zum sozialen Fortschritt
sind aufSer materiellen Mitteln viele
Glter geistiger Art erforderlich: Frie
den, Ordnung, Gerechtigkeit,
Freiheit, Sicherheit usw. Diese Gliter
kann es nur geben, wenn die sozia-
len Tugenden gelebt werden, die der
Staat daher fordern und schiitzen
muss (z. B. die 6ffentliche Moral).



Aus der Verschiedenheit des
religiosen und des politischen
Bereichs folgt, dass der Staat nicht
,sakral“ist und keine Herrschaft
uber die Gewissen beanspruchen
darf, da die Politik ihr moralisches
Fundament nicht in sich selbst hat.
Die Kirche wiederum hat keine
politische Durchsetzungsgewalt.
Insofern die Zugehorigkeit zu ihr,
vom burgerlichen Standpunkt her
betrachtet, freiwillig ist, ist ihre
Gewalt geistiger Natur, und fur sie
gibt es nicht nur eine einzige
politische Losung. So erfiillen Staat
und Kirche ihre je eigene Funktion,
und das fordert die religiose und die
burgerliche Freiheit.

Hieraus folgen zwei wichtige Rechte:
(a) das Recht auf Religionsfreiheit; es
besteht in der Freiheit des
Individuums von jedem Zwang
seitens des Staates in religiosen
Angelegenheiten; (b) das Recht auf
Handlungsfreiheit der Katholiken



gegenuber der Hierarchie in
zeitlichen Dingen, bei gleichzeitiger
Verpflichtung, dem Lehramt zu
folgen (vgl. CIC, 227). Indem die
Kirche , die Wahrheit des
Evangeliums verkiindet und alle
Bereiche menschlichen Handelns
durch ihre Lehre und das Zeugnis
der Christen erhellt, achtet und
fordert sie auch die politische
Freiheit der Birger und ihre
Verantwortlichkeit“ [™].

c) Das Zusammenwirken von
Kirche und Staat

Die Unterschiedenheit von Kirche
und Staat bedeutet, wie bereits
gesagt, nicht ihre vollkommene
Trennung, noch besagt sie, dass die
Kirche ihr Wirken auf den privaten
und geistlichen Bereich zu
beschranken hat. Gewiss ,kann und
darf sich die Kirche nicht an die
Stelle des Staates setzen. Aber sie
kann und darf im Ringen um



Gerechtigkeit auch nicht abseits
bleiben* [""]. In diesem Sinn hat sie
das Recht und die Pflicht, ,ihre
Soziallehre kundzumachen, ihren
Auftrag unter den Menschen
unbehindert zu erfiillen und auch
politische Angelegenheiten einer
sittlichen Beurteilung zu
unterstellen, wenn die Grundrechte
der menschlichen Person oder das
Heil der Seelen es verlangen® [*].

So hat die Kirche z. B. das Recht und
die Pflicht, darauf hinzuweisen, dass
ein Gesetz ungerecht ist, weil es dem
naturlichen Sittengesetz
widerspricht (etwa bei Abtreibung
oder Scheidung); oder dass
bestimmte Sitten oder
Verhaltensweisen unmoralisch sind,
auch wenn die staatliche Autoritat
sie nicht verbietet; oder dass
Katholiken Personen oder Parteien
nicht unterstiitzen durfen, deren
Ziele dem Gesetz Gottes und daher



der Wirde der Person und dem
Gemeinwohl widersprechen [*].

Sowohl die Kirche als auch die Politik
—die von den Regierenden in den
verschiedenen Institutionen bzw.
von den Parteien ausgeubt wird -
stehen, wenngleich auf
verschiedenen Ebenen, im Dienste
des Menschen, und ,,diesen Dienst
konnen beide zum Wohl aller um so
wirksamer leisten, je mehr und
besser sie rechtes Zusammenwirken
miteinander pflegen® []. Wenn die
politische Gemeinschaft (verstanden
als die Gesellschaft als Ganzes:
Regierende und Regierte eines
bestimmten Staates) die Kirche
ignoriert, gerat sie mit sich in
Widerspruch, denn sie behindert die
Rechte und Pflichten eines Teils der
Staatsbirger, konkret der
katholischen Glaubigen.

Die praktische Ordnung der
Beziehungen zwischen Kirche und



Staat kann je nach den Umstanden
verschieden sein; sie gestaltet sich
etwa anders in Ldndern langer
katholischer Tradition als dort, wo
die Katholiken in der Minderheit
sind.

Ein wesentlicher Punkt, der immer
beachtet werden muss, ist die
Sicherung des Rechts auf
Religionsfreiheit [*]. Dieses Recht zu
wahren bedeutet, die
Gesellschaftsordnung insgesamt zu
schiitzen. Das Recht auf
gesellschaftliche und biirgerliche
Freiheit auf religiosem Gebiet ist die
Quelle und Synthese aller
Menschenrechte [*].

In vielen Landern garantiert die
Verfassung (also die Grundgesetze,
die das Regierungssystem eines
Staates regeln) weitgehend die
Religionsfreiheit aller Biirger und
religioser Gruppen. Dadurch findet
auch die Kirche gentgend Freiheit,



um ihre Sendung zu erfillen, und
hat Raum, um ihre apostolischen
Initiativen zu entwickeln [*].

Aufderdem sucht die Kirche soweit
moglich, mit dem Staat Vertrage zu
schlief3en (die sogenannten
Konkordate), in denen konkrete
Losungen fur die Fragen vereinbart
werden, fur die sowohl die Kirche als
auch der Staat zustandig sind:
Freiheit der Kirche und ihrer
Einrichtungen fur die Erfillung ihrer
Sendung, Ubereinkommen in
wirtschaftlichen Fragen, Feiertage
usw.

3. Die ,quaestiones mixtae“

Es gibt Materien, in denen sowohl die
Kirche als auch der Staat aufgrund
ihrer jeweiligen Kompetenz und
Zielsetzung intervenieren
(sogenannte quaestiones mixtae), wie
Schulwesen, Ehe, Massenmedien,
Firsorge fir Bedurftige [*']. In diesen



Bereichen ist die Zusammenarbeit
besonders notwendig, damit beide
Seiten ihren Auftrag ohne
Behinderung durch die jewelils
andere erfiillen kénnen [*].

a) Die Regelung der EheschliefSsung
von Katholiken steht der Kirche zu,
auch wenn nur einer der Ver-
tragspartner katholisch ist; dies auch
deswegen, weil die Ehe ein
Sakrament ist und es der Kirche
zukommt, die Normen fiir dessen
Spendung festzulegen. Sache des
Staates ist es, die burgerlichen
Wirkungen der Ehe wie etwa das
Ehegtiterrecht zu regeln (vgl. CIC,
can. 1059). Der Staat ist verpflichtet,
das Recht der Katholiken auf
kirchliche EheschliefSung
anzuerkennen.

b) Kraft Naturrecht kommt den
Eltern das Recht und die Pflicht zu,
ihre Kinder — auch auf religiésem
Gebiet — zu erziehen. Sie bestimmen,



welche Bildung sie fiir ihre Kinder
wiunschen, und wahlen die Mittel, die
sie zu diesem Zweck heranziehen
wollen (Schule, Katechese usw.) [*1].
Wo ausreichende Initiativen von
Eltern oder Bevolkerungsgruppen
fehlen, kann der Staat subsididr
eigene Schulen errichten, wobei er
immer das Recht der Eltern auf die
Ausrichtung der Erziehung ihrer
Kinder zu respektieren hat.

Dieses Recht schliefdt ein, dass Eltern
Schulen errichten und leiten konnen,
in denen ihre Kinder eine adaquate
Bildung erhalten. Da diese Schulen
eine gesellschaftliche Funktion
erfiuillen, hat der Staat sie
anzuerkennen und zu
subventionieren [*]. Er hat auch
dafiir zu sorgen, dass die Kinder in
den Schulen - seien sie staatlich oder
privat — eine Bildung erhalten, die
mit den religiosen Uberzeugungen
der Eltern in Einklang steht [**].



Es fallt in die Zustandigkeit des
Staates, die fiir das Gemeinwohl
notwendigen Unterrichtsdirektiven
festzulegen (Schulstufen, Abschlisse,
Zugang aller zum Unterricht,
Mindestinhalte fir
Abschlussprifungen, Anerkennung
von Titeln usw.). Es ware Tyrannei,
wenn der Staat das Monopol des
Unterrichts an sich zieht, auch wenn
dies nur indirekt geschieht (vgl. CIC,
797).

Der Kirche steht immer das Recht zu,
alles zu regeln und zu uberwachen,
was sich auf Unterricht und
Verbreitung des katholischen
Glaubens bezieht: Lehrplane, Inhalte,
Bucher, Eignung der Lehrer. Es
gehort zur Lehrgewalt der
Hierarchie und ist Recht der Kirche,
ihre eigene Identitit zu verteidigen
und die Integritat ihrer Lehre zu
gewahrleisten. Niemand darf als
katholischer Lehrer auftreten (auf
welcher Schulstufe immer), der nicht



durch die kirchliche Autoritét
beauftragt ist (vgl. CIC, 804-805).

Die Kirche hat auch das Recht, ihre
eigenen (offiziell katholischen)
Schulen und Bildungszentren zu
errichten. Sie sind vom Staat
anzuerkennen und zu denselben
Bedingungen wie die ubrigen nicht-
staatlichen Schulen finanziell zu
unterstitzen, ohne dass sie
deswegen ihre Ausrichtung oder ihre
Abhangigkeit von der kirchlichen
Autoritat preiszugeben hatten (vgl.
CIC, 800).

c) Die Kirche hat auch das Recht,
soziale und karitative Einrichtungen
zu grunden, die mit ihrer religiésen
Sendung in Einklang stehen (Spitdler,
Massenmedien, Waisenhduser,
Heime fiir Bedirftige). Der Staat
muss diese ,katholischen*
Einrichtungen zu den gleichen
Bedingungen anerkennen wie die
ubrigen Initiativen dieser Art, die



von Privatpersonen ins Leben
gerufen werden (Steuerbefreiungen,
Anerkennung der Qualifikation des
Personals, Subventionen, Mitarbeit
von Freiwilligen; Moglichkeit,
Spenden zu sammeln usw.).

4. Laizitat und Laizismus

Die Unterscheidung von Laizitat und
Laizismus ist hochst aktuell. Unter
Laizitdt versteht man die Autonomie
des Staates gegeniuiber den
kirchlichen Gesetzen. Der Laizismus
hingegen beansprucht eine
Autonomie der Politik gegentiber der
sittlichen Ordnung und dem Plan
Gottes uiberhaupt; er mochte die
Religion der blofden Privatsphdre
zuordnen. Dadurch tritt er das Recht
auf Religionsfreiheit mit Fifen und
beeintrachtigt die gesellschaftliche
Ordnung (vgl. Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 572). Eine
recht verstandene Laizitit (oder
Laikalitat) vermeidet zwei Extreme:



einerseits die Verordnung einer
Moraltheorie, die aus der
Gesellschaft einen ,,ethischen Staat
macht [*], und andererseits die A-
priori-Ablehnung von moralischen
Werten, die in kulturellen und
religiosen Uberzeugungen wurzeln,
denen man frei zustimmen kann und
die nicht von der politischen Macht
vorgeschrieben werden diirfen [*].

Auferdem muss betont werden, dass
es illusorisch und ungerecht ist, von
den Glaubigen zu verlangen, dass sie
im politischen Bereich so handeln,
»als ob Gott nicht existiert“. Es ist
illusorisch, weil alle Menschen auf
der Grundlage ihrer kulturellen
(religiosen, philosophischen,
politischen usw.) Uberzeugungen
handeln, ob diese nun im Glauben
wurzeln oder nicht, und weil diese
Uberzeugungen das gesellschaftliche
Verhalten der Staatsbiirger pragen.
Es ist ungerecht, weil die
Nichtkatholiken ihre eigenen



Auffassungen, woher immer diese
stammen, sehr wohl ins Spiel
bringen.

Politisches Handeln im Einklang mit
dem eigenen Glauben, sofern es der
Wirde der Menschen nicht
widerspricht, bedeutet keineswegs,
dass die Politik der Religion
unterworfen wird; es bedeutet
vielmehr, dass Politik im Dienste der
Person steht und sich den
Forderungen der Moral verpflichtet
weif3, dass sie also mit anderen
Worten die Wirde jedes
menschlichen Wesens achtet und
fordert. Politisches Engagement
aufgrund eines transzendenten
Motivs entspricht aufderdem voll der
Natur des Menschen; es stimuliert
dieses Engagement und fithrt zu
besseren Ergebnissen.



5. Pluralismus der Katholiken
im gesellschaftlichen Bereich

Das Gesagte lasst sich
zusammenfassen im Begriff des
legitimen Pluralismus der Katholiken
im offentlichen Leben. In der Tat
konnen dieselben nitzlichen Ziele
auf verschiedenen Wegen erreicht
werden. Eine Vielfalt von Optionen
und Prozeduren im Hinblick auf ge-
sellschaftliche Anliegen entspricht
also durchaus der Vernunft. Es liegt
in der Natur der Sache, dass die
Anhdnger einer Losung diese auf
legitime Weise zu verwirklichen
suchen, wobei freilich keine Option
die Garantie bietet, die einzige
zielfihrende Alternative zu sein —
auch weil es in der Politik grofiteils
um Futuribilia geht und Politik ,die
Kunst des Moglichen® ist. Noch
weniger kann behauptet werden,
dass eine bestimmte Option die
einzige ist, die der Lehre der Kirche
entspricht [*]: ,,In solchen Fillen hat



niemand das Recht, die Autoritat der
Kirche ausschliefdlich fiir sich und
seine eigene Meinung in Anspruch
zu nehmen* [*4].

Alle Glaubigen, besonders aber die
Laien, haben ein Recht darauf, dass
ihre legitime Freiheit, in zeitlichen
Angelegenheiten nach ihren eigenen
Uberzeugungen und Vorlieben zu
handeln, in der Kirche anerkannt
wird, solange diese im Einklang mit
der katholischen Glaubenslehre
stehen. Und sie haben die Pflicht,
sich bei ihren personlichen
Entscheidungen und ihrem
gesellschaftlichen und o6ffentlichen
Wirken nicht auf die Kirche zu
berufen, geschweige denn ihre
Losungen als katholische Losungen
zu prasentieren [*].

Der Pluralismus ist nicht ein
geringeres Ubel, sondern — wie die
Freiheit - ein positives Element des
burgerlichen und religiosen Lebens.



Es ist besser, in zeitlichen Dingen
Vielfalt zu akzeptieren, als durch
Uniformierung von Optionen auf
Kosten der personlichen Freiheit
vermeintlich hohere Wirksamkeit zu
erzielen. Pluralismus darf jedoch
nicht mit ethischem Relativismus
verwechselt werden [*']. Im
Gegenteil: recht verstandener
Pluralismus verlangt eine Reihe von
Werten als Fundament der
gesellschaftlichen Beziehungen.

Pluralismus ist moralisch zuldssig,
solange es um Entscheidungen tiber
das eigene und gesellschaftliche
Wohl geht; er ist nicht legitim, wenn
eine Entscheidung dem nattrlichen
Sittengesetz, der offentlichen
Ordnung und den Grundrechten der
Person zuwiderlauft (vgl. KKK, 1901).
Abgesehen von diesen
aufsergewohnlichen Fallen soll der
Pluralismus in zeitlichen Fragen als
ein Gut fiir das personliche,



gesellschaftliche und kirchliche
Leben gefordert werden.

Enrique Colom
Grundlegende Literatur

» Katechismus der Katholischen
Kirche [KKK], 2104-2109;
2244-2246; 2419-2425.

o II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 74-76; Erklarung
Dignitatis humanae, 1-8; 13-14.

* Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben Christifideles laici,
30.12.1988, 36-44.

Empfohlene Literatur

* HI. Josefmaria, Homilie Die Welt
leidenschaftlich lieben, in
Gesprdche mit Msgr. Escriva de
Balaguer, 113-123.

» Kongregation fur die
Glaubenslehre, Lehrmdjsige
Note zu einigen Fragen tiber den
Einsatz und das Verhalten der



Katholiken im politischen Leben,
24.11.2002.

* Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.

1 Johannes Paul II., Enz. Sollicitudo
rei socialis, 30.12.1987, 8. Vgl. Paul
VI., Apost. Schr. Evangelii nuntiandi,
8.12.1975, 29 u.30; Johannes Paul II.,
Ansprache in Puebla(28.1.1979), I1I;
Enz. Redemptor hominis, 4.3.1979, 15;
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 64 u. 71.

ii Vgl. Paul VI., Apost. Schr. Evangelii
nuntiandi, 31. Die Einheit von
Menschlichem und Gottlichem
gehort zum innersten Wesen des
Opus Dei. Der Grinder sagte, dass
das ganze Leben der Glaubigen des
Werkes ,ein Dienst mit
ausschliefdlich tibernatirlichem Ziel
ist, weil das Opus Dei weder
gegenwartig noch kinftig ein
zeitliches Instrument ist oder sein



kann; zugleich aber ist dies auch ein
menschlicher Dienst, denn ihr tut
nichts anderes als in der Welt
aufrichtig nach der christlichen
Vollkommenheit zu streben, auf
saubere Weise, mit eurer vollig
freien und verantwortlichen
Tatigkeit in allen Bereichen der
burgerlichen Gesellschaft. Ein Dienst
voll Selbstverleugnung, der nicht
erniedrigt, sondern erzieht, der das
Herz grofs macht — es im besten Sinn
des Wortes adelt — und dazu fihrt,
die Ehre und das Wohl der Menschen
jedes Landes zu suchen. So wird es
immer weniger Arme geben, weniger
Unwissende, weniger Seelen ohne
Glauben, weniger Verzweifelte,
weniger Kriege, weniger
Unsicherheit, mehr Liebe und mehr
Frieden“ (HI. Josefmaria, Brief
31.5.1943, Nr. 1, in P. Rodriguez, F.
Ocdriz, J.L. lllanes, Das Opus Dei in
der Kirche, Paderborn 1997, S.141).



iii Vgl. Paul VI., Apost. Schr.
Evangelii nuntiandi, 9, 33-35:
Kongregation fir die Glaubenslehre,
Instr. Libertatis conscientia,
23.3.1986, 23.

iv Bei der Erwahnung der Werte, die
die Entfaltung der Menschenwtrde
begiinstigen, heifdt es im
Kompendium der Soziallehre der
Kirche: ,Der Respekt vor der
rechtméafiigen Autonomie der
irdischen Wirklichkeiten veranlasst
die Kirche dazu, sich keine
spezifischen technischen und
weltlichen Kompetenzen
vorzubehalten, aber er hindert sie
nicht daran, einzugreifen und
deutlich zu machen, wie diese Werte
in den verschiedenen
Entscheidungen des Menschen
bestatigt oder missachtet

werden® (Nr. 197). Vgl. II.
Vatikanisches Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 36 u. 42; Paul VI, Enz.
Populorum progressio, 26.3.1967, 13;



Johannes Paul II., Enz. Sollicitudo rei
socialis, 41; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 68 und 81.

v II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 36. Vgl. KKK,
912.

vi Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 76; Erklarung Dignitatis
humanae, 13.

vil II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 76.

viii Benedikt XVI., Enz. Deus caritas
est, 25.12.2005, 28. Vgl. Benedikt XVI.,
Ansprache in Verona, 19.10.2006.

ix II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 76.

X Vgl. ebd., 40 u. 41.

xi Ebd., 76. Vgl. Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 425.



xii Dieses Recht besteht nicht darin,
dass der Mensch vor Gott die Freiheit
zur Wahl einer beliebigen Religion
hat, denn es gibt nur eine wahre
Religion, und der Mensch ist
verpflichtet, die Wahrheit zu suchen
und, nachdem er sie gefunden hat,
ihr anzuhangen (vgl. II. Vat. Konzil,
Erklarung Dignitatis humanae, 1).
Das Recht auf Religionsfreiheit
besteht vielmehr ,,darin, dass alle
Menschen frei sein muissen von
jedem Zwang sowohl von Seiten
Einzelner wie gesellschaftlicher
Gruppen, wie jeglicher menschlichen
Gewalt, so dass in religiosen Dingen
niemand gezwungen wird, gegen
sein Gewissen zu handeln, noch
daran gehindert wird, privat und
offentlich, als einzelner oder in
Verbindung mit anderen — innerhalb
der gebiihrenden Grenzen — nach
seinem Gewissen zu handeln® (II.
Vat. Konzil, Erklarung Dignitatis
humanae, 2).



,Die Respektierung des Rechts auf
religiose Freiheit seitens des Staates
ist ein Zeichen der Respektierung der
ubrigen fundamentalen
Menschenrechte, denn sie impliziert
die Anerkennung des Bestehens
einer Ordnung, die die politische
Dimension der Existenz Uibersteigt,
einer Ordnung aus der Sphére des
freien Anhangens an eine
Gemeinschaft des Heils, die dem
Staat vorausliegt“ (Johannes Paul II.,
Ansprache an das beim HI. Stuhl
akkreditierte Diplomatische Korps,
9.1.1989, 6). Die ,,Gemeinschaft des
Heils“ liegt insofern ,,dem Staat
voraus®, als die Person sich ihr
eingliedert im Hinblick auf ein Ziel,
das sich auf einer hoheren Ebene
befindet als die Ziele der politischen
Gemeinschaft.

xiii Vgl. Johannes Paul II., Enz.
Centesimus annus, 1.5.1991, 47. Das
Recht auf Freiheit in religiosen
Belangen ,,ist mit allen tibrigen



Freiheiten verbunden*; ja, alle diese
,erfordern es als ihre

Grundlage“ (Johannes Paul II.,
Ansprache an die
Kongressteilnehmer der
Internationalen Union der Anwalte,
23.3.1991, 2).

xiv Vgl. II. Vat. Konzil, Erklarung
Dignitatis humanae, 13.

xv Immer wenn die Umstande es
erlauben, nimmt der Heilige Stuhl
diplomatische Beziehungen zu den
Staaten auf, um so einen Weg des
stdndigen Dialogs in den Fragen
aufrecht zu halten, die fiir beide Teile
von Interesse sind (vgl. Kompendium
der Soziallehre der Kirche, 427).

xvi Es ist klarzustellen, ,,dass ein
Leben als guter Katholik und als
loyales Glied der burgerlichen
Gesellschaft einander nicht
widersprechen. Ebenso wenig
missen Kirche und Staat
zusammenstofien, wenn sie ihre



jeweilige legitime Autoritdt zur
Erfillung der ihnen von Gott
aufgetragenen Sendung

ausuben“ (Hl. Josefmaria, Die Spur
des Samanns, 301).

xvii , Das Recht und die Pflicht zur
Erziehung sind fur die Eltern
unabgeleitet und

ursprunglich“ (KKK, 2221). Vgl.
Johannes Paul II., Apostolisches
Schreiben Familiaris consortio, 36.

xviili Vgl. Johannes Paul II.,
Apostolisches Schreiben Familiaris
consortio, 40.

xXix ,Als Erstverantwortliche fir die
Erziehung ihrer Kinder haben die
Eltern das Recht, fur sie eine Schule
zu wihlen, die ihren Uberzeugungen
entspricht. Das ist ein Grundrecht.
Die Eltern haben die Pflicht, soweit
wie moglich solche Schulen zu
wiéhlen, die sie in ihrer Aufgabe als
christliche Erzieher am besten
unterstiitzen. Die Behorden haben



die Pflicht, dieses Elternrecht zu
gewahrleisten und dafiir zu sorgen,
dass es auch wirklich ausgetbt
werden kann“ (KKK 2229).

xx Vgl. Paul VI, Apost. Schreiben
Octogesima adveniens, 25; Johannes
Paul II., Enz. Centesimus annus, 25.

xxi Vgl. Kongregation fur die
Glaubenslehre, Lehrmdjsige Note zu
einigen Fragen iiber den Einsatz und
das Verhalten der Katholiken im
politischen Leben, 24.11.2002, 6;
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 571.

xxii Vgl. II. Vat. Konzil, Konst.
Gaudium et spes, 75; Paul VI., Apost.
Schreiben Octogesima adveniens, 50;
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 417.

xxiii II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes, 43.



xxiv Vgl. Hl. Josefmaria, Gesprdche
mit Msgr. Escriva de Balaguer, 117.

xxv ,Diese relativistische Auffassung
des Pluralismus hat nichts gemein
mit der legitimen Freiheit der
katholischen Birger, unter den
politischen Meinungen, die mit dem
Glauben und dem nattirlichen
Sittengesetz vereinbar sind, jene
auszuwahlen, die gemafs dem
eigenen Urteil den Erfordernissen
des Gemeinwohls besser gerecht
wird. Die politische Freiheit griundet
mitnichten in der relativistischen
Idee, gemafs der alle Auffassungen
uber das Wohl des Menschen
dieselbe Wahrheit und denselben
Wert besitzen, sondern in dem
Umstand, dass die politischen
Aktivitaten von Fall zu Fall auf die
ganz konkrete Verwirklichung des
menschlichen und sozialen Wohles
hinzielen, und zwar in einem genau
umschriebenen geschichtlichen,
geographischen, 6konomischen,



technologischen und kulturellen
Zusammenhang. Von der konkreten
Verwirklichung und den
verschiedenen Umstdnden hangen
im Allgemeinen die
unterschiedlichen Einstellungen und
Losungen ab, die allerdings
moralisch annehmbar sein

mussen® (Kongregation fur die
Glaubenslehre, Lehrmdjsige Note zu
einigen Fragen iiber den Einsatz und
das Verhalten der Katholiken im
politischen Leben, 24.11.2002, 3). Vgl.
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 569 u. 572.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
ch/article/15-kirche-und-staat/
(04.02.2026)


https://opusdei.org/de-ch/article/15-kirche-und-staat/
https://opusdei.org/de-ch/article/15-kirche-und-staat/

	15. Kirche und Staat
	1. Der Sendungsauftrag der Kirche in der Welt
	2. Die Beziehung zwischen Kirche und Staat
	3. Die „quaestiones mixtae“
	4. Laizität und Laizismus
	5. Pluralismus der Katholiken im gesellschaftlichen Bereich


