
opusdei.org

12. Ich glaube an den
Heiligen Geist, die
heilige katholische
Kirche

Der Heilige Geist vereint die
Gläubigen aufs engste mit
Christus, so dass sie einen Leib
bilden – die Kirche, in der eine
Verschiedenheit der Glieder
und der Funktionen besteht.

18.09.2017



1. Ich glaube an den Heiligen
Geist

1.1. Die dritte Person der
Heiligsten Dreifaltigkeit

In der Heiligen Schrift findet man
verschiedene Namen für den
Heiligen Geist: Gabe, Herr, Geist
Gottes, Geist der Wahrheit, Tröster
usw. Jeder dieser Namen sagt etwas
über die dritte Person der Heiligsten
Dreifaltigkeit aus. Er ist „Gabe“, weil
der Vater und der Sohn ihn uns
unentgeltlich senden. Der Geist ist
gekommen, um in unseren Herzen
zu wohnen (vgl. Gal 4,6). Er kam, um
ständig bei uns Menschen zu bleiben.
Von ihm gehen darüber hinaus alle
Gnaden und Gaben aus, deren größte
das ewige Leben in Gemeinschaft mit
den göttlichen Personen ist: In ihm
haben wir durch den Sohn Zugang
zum Vater.



Der Geist ist „Herr“ und „Geist
Gottes“. Das sind Namen, die in der
Heiligen Schrift nur Gott zukommen,
denn er ist mit dem Vater und dem
Sohn der eine Gott. Er ist „Geist der
Wahrheit“, weil er uns alles, was
Christus geoffenbart hat, vollständig
lehrt und weil er die Kirche leitet
und in der Wahrheit hält (vgl. Joh
15,26; 16,13-14). Er ist der von
Christus versprochene „andere“
Tröster ( Parakletos). Der erste ist
Christus selbst (der griechische Text
der Heiligen Schrift spricht von
einem „anderen“, nicht von einem
„verschiedenen“ Tröster, um die
Zusammengehörigkeit von Christus
und dem Geist anzudeuten).

Im Glaubensbekenntnis von Nizäa-
Konstantinopel heißt es „Et in
Spiritum Sanctum, Dominum et
vivificantem: qui ex Patre [Filioque]
procedit. Qui cum Patre et Filio simul
adoratur, et conglorificatur: qui
locutus est per Prophetas “. In diesem



Satz wollten die Väter des Konzils
von Konstantinopel (381) einige
biblische Bezeichnungen des
Heiligen Geistes verwenden. Der
Ausdruck „Lebensspender“ bezieht
sich auf die Gabe des göttlichen
Lebens an die Menschen. Da der
Geist „Herr ist und lebendig macht“,
ist er Gott zusammen mit dem Vater
und dem Sohn und erfährt daher
dieselbe Anbetung wie die beiden
anderen Personen. Am Ende wollten
die Väter auch die Sendung zum
Ausdruck bringen, die der Heilige
Geist unter den Menschen vollbringt:
„der gesprochen hat durch die
Propheten“. Die Propheten haben,
vom Heiligen Geist bewegt, im
Namen Gottes gesprochen, um sein
Volk zur Umkehr zu bewegen. Das
Offenbarungswirken des Geistes in
den Prophezeiungen des Alten
Testaments findet seine Fülle im
Mysterium Jesu Christi, des
endgültigen Wortes Gottes.



Es gibt viele Sinnbilder für den
Heiligen Geist: »das lebendige
Wasser , das aus dem durchbohrten
Herzen Christi quillt und den Durst
der Getauften stillt; die Salbung mit
Öl, die das sakramentale Zeichen der
Firmung ist; das Feuer, das alles
verwandelt, was es berührt; die
dunkle oder lichte Wolke, in der sich
die göttliche Herrlichkeit offenbart;
die Handauflegung, durch die der
Geist gespendet wird; die Taube, die
bei der Taufe auf Christus
herabkommt und auf ihm bleibt« ( 
Kompendium, 139).

1.2. Die Sendung des Heiligen
Geistes

Die dritte Person der Heiligsten
Dreifaltigkeit wirkt vom Anfang des
Heilsratschlusses an bis zu seiner
Vollendung mit dem Vater und dem
Sohn zusammen. Aber in den
„letzten Zeiten“, die mit der
Menschwerdung des Sohnes



eingesetzt haben, hat sich der Geist
geoffenbart und wurde er uns
gegeben; er wurde als Person
erkannt und angenommen (vgl. KKK,
686). Durch das Wirken des Heiligen
Geistes hat der Sohn Gottes im
reinsten Schoß der Jungfrau Maria
Fleisch angenommen. Der Geist
salbte ihn, weshalb Jesus vom Beginn
seines Menschseins an, also ab dem
Augenblick seiner Inkarnation (vgl. 
Lk 1,35), der Messias ist. Jesus
Christus offenbart den Geist durch
seine Lehre und erfüllt so die an die
Patriarchen ergangene Verheißung
(vgl. Lk 4,18f). Er teilt ihn der
werdenden Kirche mit, indem er
nach seiner Auferstehung die Apostel
anhaucht (vgl. Kompendium, 143). Zu
Pfingsten wurde der Heilige Geist
gesandt, um von da an in der Kirche,
dem mystischen Leib Christi, zu
bleiben und sie mit seinen Gaben
und seiner Gegenwart zu beleben
und zu leiten. Darum sagt man auch,
dass die Kirche der Tempel des



Heiligen Geistes und dass der Heilige
Geist gleichsam die Seele der Kirche
ist.

Am Pfingsttag kam der Heilige Geist
auf die Apostel und die ersten Jünger
herab und bekundete durch äußere
Zeichen die Belebung der von
Christus gestifteten Kirche. „Die
Sendung Christi und des Geistes wird
zur Sendung der Kirche. Diese
Sendung besteht darin, das
Mysterium der Gemeinschaft der
Dreifaltigkeit zu verkünden und
auszubreiten“ ( Kompendium, 144).
Der Geist führt die Welt in die
„letzten Zeiten“ ein, in die Zeit der
Kirche.

Die Beseelung der Kirche durch den
Heiligen Geist stellt sicher, dass alles,
was Christus zeit seines Lebens bis
zur Himmelfahrt auf Erden gelehrt
hat, tiefer erfasst und allzeit ohne
Verkürzung lebendig bewahrt wird i.
Außerdem heiligt der Geist die



Gläubigen durch die Feier und
Spendung der Sakramente, so dass
sie immer weiter die Seelen zu Gott
führt ii.

»In der untrennbaren Dreifaltigkeit
sind der Sohn und der Heilige Geist
zwar voneinander verschieden, aber
nicht voneinander getrennt. Vom
Anfang bis zum Ende der Zeit sendet
nämlich der Vater, wenn er seinen
Sohn sendet, auch seinen Geist, der
uns im Glauben mit Christus vereint,
damit wir als Kinder angenommen
werden und zu Gott „Vater“ sagen
können ( Röm 8,15). Der Geist ist
unsichtbar, aber wir erkennen ihn
durch sein Handeln, wenn er uns das
Wort offenbart und wenn er in der
Kirche wirkt« ( Kompendium, 137).

1.3. Wie wirken Christus und der
Heilige Geist in der Kirche?

Durch die Sakramente teilt Christus
den Gliedern seines mystischen
Leibes seinen Geist mit und bietet



ihnen die Gnade Gottes an, die
geistliche Früchte des neuen Lebens
hervorbringt. Der Geist gewährt
außerdem einzelnen Christen zum
Wohl der ganzen Kirche besondere
Gaben. Er ist der Lehrer, der alle
Christen an das erinnert, was
Christus offenbart hat (vgl. Joh
14,26).

»Der Geist erbaut, beseelt und heiligt
die Kirche. Als Geist der Liebe gibt er
den Getauften die durch die Sünde
verlorene Ähnlichkeit mit Gott
zurück und lässt sie in Christus aus
dem Leben der Heiligsten
Dreifaltigkeit leben. Er sendet sie, die
Wahrheit Christi zu bezeugen. Er
stimmt sie in ihren wechselseitigen
Aufgaben aufeinander ab, damit alle
„die Frucht des Geistes“ ( Gal 5,22)
bringen« (Kompendium, 145).



2. Ich glaube (…) die heilige
katholische Kirche

2.1. Die Offenbarung der Kirche

Die Kirche ist ein Mysterium (vgl.
z.B. Röm 16,25-27). Sie ist eine
Wirklichkeit, in der Gott und
Menschen einander begegnen und in
Gemeinschaft treten.

«Das lateinische Wort für Kirche
„Ecclesia“ (vom griechischen
„ekkalein“, „herausrufen“), bedeutet
„einberufene Versammlung“. Es
bezeichnet eine Volksversammlung,
zumeist religiösen Charakter. Dieser
Ausdruck wird in der griechischen
Übersetzung des Alten Testaments
des Öfteren für die Versammlung des
auserwählten Volkes vor Gott
verwendet… Die erste Gemeinschaft
derer, die an Christus glaubten,
verstand sich als Erbin dieser
Versammlung und nannte sich
deshalb „Ecclesia“… Das Wort



„kyriake“, von dem „Kirche“ und
„Church“ kommen, bedeutet „die
dem Herrn Gehörende« (KKK, 751).
Die Kirche ist somit das Volk, das
Gott von allen Enden der Erde
zusammenruft und vereint, um die
Gemeinschaft derer zu bilden, die
durch den Glauben und die Taufe
Kinder Gottes, Glieder Christi und
Tempel des Heiligen Geistes
geworden sind (vgl. KKK, 777; 
Kompendium, 147).

In der Heiligen Schrift hat die Kirche
verschiedene Namen, von denen
jeder bestimmte Aspekte des
Mysteriums der Gemeinschaft Gottes
mit den Menschen besonders
unterstreicht. „Volk Gottes“ ist der
Titel, den Israel erhalten hatte. Auf
die Kirche als das neue Israel
angewandt, besagt er, dass Gott die
Menschen nicht einzeln erlösen will,
sondern sie zu einem Volk macht, das
durch die Einheit des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes



versammelt wird, um ihn in
Wahrheit zu erkennen und ihm in
Heiligkeit zu dienen iii. Er bedeutet
auch, dass die Kirche von Gott
erwählt wurde und dass sie eine
sichtbare Gemeinschaft bildet, die
unter den Nationen unterwegs ist zur
ewigen Heimat. In diesem Volk
haben alle die gleiche Würde von
Kindern Gottes, haben eine
gemeinsame Sendung (Salz der Erde
zu sein) und ein gemeinsames Ziel
(das Reich Gottes). Alle haben Anteil
an den drei Funktionen Christi,
seinem Königs-, Propheten- und
Priesteramt (vgl. KKK, 782-786).

Wenn wir sagen, dass die Kirche der
„Leib Christi“ ist, dann wird damit
ausgedrückt, dass Christus durch die
Sendung des Heiligen Geistes die
Gläubigen aufs engste an sich bindet,
besonders durch die Eucharistie,
dass er sie durch den Heiligen Geist
seiner Person eingliedert und dass
sie, miteinander verbunden, in der



Liebe wachsen, so dass sie bei
Verschiedenheit der Glieder und der
Aufgaben einen einzigen Leib bilden.
Das bedeutet auch, dass von der
Gesundheit oder Krankheit eines
Gliedes der ganze Körper betroffen
ist (vgl. 1 Kor 12,1-24) und dass die
Gläubigen als Glieder Christi seine
Werkzeuge in der Welt sind (vgl.
KKK, 787-795). Die Kirche wird auch
„Braut Christi“ genannt (vgl. Eph 5,26
ff.), wodurch neben ihrer Einheit mit
Christus die Verschiedenheit der
beiden Subjekte betont wird. Es
kommt dadurch auch die
Endgültigkeit von Gottes Bund mit
den Menschen zum Ausdruck, weil
Gott seinen Verheißungen treu ist
und die Kirche seine Treue erwidert
als die fruchtbare Mutter aller
Kinder Gottes.

Die Kirche ist auch der „Tempel des
Heiligen Geistes“, denn der Geist lebt
im Leib der Kirche und baut sie auf
in der Liebe durch das Wort Gottes,



die Sakramente, die Tugenden und
die Charismen iv. Da der wahre
Tempel des Heiligen Geistes Christus
war (vgl. Joh 2,19-22), zeigt dieses
Bild auch, dass jeder Christ Kirche
und Tempel des Heiligen Geistes ist.
Die Charismen sind Gaben, die der
Geist dem Einzelnen zum Wohl für
die Menschen, die Bedürfnisse der
Welt und besonders den Aufbau der
Kirche gewährt. Den Hirten kommt
es zu, die Charismen zu
unterscheiden und zu bewerten (vgl. 
1 Thess 5,20-22; Kompendium, 160).

»Die Kirche findet ihren Ursprung
und ihre Vollendung im ewigen
Ratschluss Gottes. Sie wurde im Alten
Bund vorbereitet mit der Erwählung
Israels, Zeichen der zukünftigen
Vereinigung aller Nationen. Sie
wurde durch die Worte und Taten
Jesu Christi gegründet und vor allem
durch seinen erlösenden Tod und
seine Auferstehung verwirklicht. Sie
wurde dann durch die Ausgießung



des Heiligen Geistes an Pfingsten als
Heilsmysterium offenbart. Sie wird
am Ende der Zeiten als himmlische
Versammlung aller Erlösten
vollendet werden« ( Kompendium,
149; vgl. KKK, 778).

Wenn Gott seinen Heilsratschluss,
der für immer besteht, offenbart,
dann zeigt er auch, wie er ihn
durchführen will. Er hat seine
Absicht nicht durch eine einzige Tat
vollzogen, sondern die Menschheit
zuerst auf die Annahme der Erlösung
vorbereitet. Erst später hat er sich in
Christus ganz geoffenbart. Dieses
Heilsangebot der Gemeinschaft mit
Gott und der Einheit des
Menschengeschlechts erging
endgültig durch die Gabe des
Heiligen Geistes, der in die Herzen
der Gläubigen ausgegossen wurde
und sie in eine persönliche und
fortdauernde Verbindung mit
Christus versetzt hat. Als Kinder
Gottes in Christus sind wir Brüder



und Schwestern der anderen Kinder
Gottes. Es gibt keine andere
Brüderlichkeit oder Gemeinschaft
des Menschengeschlechts als jene,
die auf der gemeinsamen
Gotteskindschaft beruht, die uns vom
Vater in Christus angeboten wird. Es
gibt keine Brüderlichkeit ohne einen
gemeinsamen Vater, zu dem wir im
Heiligen Geist Zugang haben.

Die Kirche wurde nicht von
Menschen gegründet. Sie ist auch
nicht die edle menschliche Antwort
auf die Erfahrung der Erlösung
durch Gott in Christus. In den
Mysterien des Lebens des vom Geist
Gesalbten haben sich die
Verheißungen des Gesetzes und der
Propheten erfüllt. Man kann sagen,
dass die Gründung der Kirche mit
dem Leben Jesu zusammenfällt. Die
Kirche nimmt Gestalt an im Zuge
seiner Sendung zu den Menschen
und für die Menschen. Es ist nicht
ein konkreter einziger Augenblick, in



dem Christus die Kirche stiftet; er hat
sie vielmehr durch sein ganzes
Leben gegründet, von der
Inkarnation angefangen bis zu
seinem Tod, seiner Auferstehung und
Himmelfahrt und zur Sendung des
Trösters. Im Lauf seines Lebens hat
Christus – in dem der Geist wohnte –
gezeigt, wie die Kirche sein sollte, in
dem er nach und nach konkrete
Bestimmungen traf. Nach der
Himmelfahrt wurde der Kirche der
Geist gesandt, der in ihr bleibt und
sie mit der Sendung Christi
verbindet. Er erinnert sie an alles,
was der Herr offenbart hat und führt
sie durch die Geschichte der
Vollendung entgegen. Er ist die
Ursache der Gegenwart Christi in
seiner Kirche durch die Sakramente
und das Wort und stattet sie
unentwegt mit verschiedenen
hierarchischen und charismatischen
Gaben aus v. Durch seine Gegenwart
erfüllt sich die Verheißung des



Herrn, alle Tage bei uns zu bleiben
bis zum Ende der Zeit (vgl. Mt 28,20).

Das II. Vatikanische Konzil hat zur
Bezeichnung der Kirche den alten
Ausdruck communio (Gemeinschaft)
neu verwendet. Damit kommt zum
Ausdruck, dass die Kirche die
Ausdehnung der innersten
Gemeinschaft der Heiligsten
Dreifaltigkeit auf die Menschen ist;
und dass sie hier auf Erden schon in
dieser Gemeinschaft mit der
göttlichen Dreieinigkeit besteht, auch
wenn diese noch nicht in Fülle
gegeben ist. Die Kirche ist außerdem
Zeichen und Werkzeug dieser
Gemeinschaft für alle Menschen.
Durch sie haben wir teil am
innersten Leben Gottes und gehören
als Söhne im Sohn durch den Geist
zur Familie Gottes vi. Das geschieht
auf besondere Weise in den
Sakramenten, zumal in der
Eucharistie, die auch oft communio
genannt wird (vgl.1 Kor 10,16).



Schließlich wird sie auch deshalb so
genannt, weil sie den Raum für das
christliche Gebet bestimmt und
festlegt (vgl. KKK, 2655, 2672, 2790).

2.2. Die Sendung der Kirche

Die Kirche hat unter allen Völkern
das von Christus eröffnete Reich
Gottes zu verkünden und zu
errichten. Sie ist auf Erden Keim und
Anfang dieses Reiches. Nach seiner
Auferstehung hat der Herr die
Apostel ausgesandt, um das
Evangelium zu predigen, zu taufen
und die Menschen alles halten zu
lehren, was er geboten hatte (vgl. Mt
28,18 ff). Der Herr hat seiner Kirche
die Sendung übertragen, die ihm der
Vater anvertraut hatte (vgl. Joh
20,21). Diese Sendung wurde vom
Anfang der Kirche an von allen
Christen wahrgenommen (vgl. Apg
8,4; 11,19), die in der Erfüllung dieses
Auftrags nicht selten das eigene
Leben geopfert haben. Der



Missionsbefehl des Herrn hat seinen
Ursprung in der ewigen Liebe Gottes,
der seinen Sohn und seinen Geist
sendet, weil „er will, dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit gelangen“ ( 
1 Tim 2,4).

Dieser Missionsauftrag umfasst die
drei Funktionen der Kirche auf
Erden: das munus propheticum
(Verkündigung der Frohbotschaft
vom Heil in Christus), das munus
sacerdotale (tatsächliche
Vergegenwärtigung und
Ausspendung des erlösenden Lebens
Christi durch die Sakramente) und
das munus regale (Unterstützung der
Christen bei ihrer Sendung und beim
Wachstum in der Heiligkeit). Auch
wenn alle Gläubigen dieselbe
Sendung vollziehen, kommt dabei
nicht allen dieselbe Rolle zu. Einige
von ihnen werden – wie die Apostel
und ihre Nachfolger – vom Herrn zur
Durchführung bestimmter Aufgaben



erwählt und durch das
Weihesakrament Christus als dem
Haupt der Kirche auf besondere, von
den anderen verschiedene Weise
gleichgestaltet.

Da die Kirche auf Erden von Gott den
Heilsauftrag für die Menschen
erhalten hat und von ihm für dessen
Erfüllung ausgerüstet wurde, sagt
man, sie sei das universale
Heilssakrament, das die
Verherrlichung Gottes und die
Rettung der Menschen zum Ziel hat
(vgl. KKK, 775). Sie ist universales
Heilssakrament, insofern sie Zeichen
und Werkzeug der Versöhnung und
Gemeinschaft der Menschen mit Gott
und der Einheit der ganzen
Menschheit ist vii. Man sagt auch,
dass die Kirche ein Mysterium ist,
weil in ihrer sichtbaren Struktur eine
geistige und göttliche Wirklichkeit
gegenwärtig und tätig ist, die nur mit
den Augen des Glaubens erfasst
wird.



„Außerhalb der Kirche kein Heil“.
Dieser Satz bedeutet, dass alles Heil
von Christus kommt, dem Haupt der
Kirche, die sein Leib ist. Niemand
kann gerettet werden, der erkennt,
dass die Kirche von Christus zum
Heil der Menschen gestiftet ist, sie
aber zurückweist oder in ihr nicht
ausharrt. Andererseits können alle
durch Christus und seine Kirche das
ewige Heil erlangen, die ohne eigene
Schuld sein Evangelium und seine
Kirche nicht kennen, aber Gott
ernsthaft suchen und unter
Einwirkung der Gnade bemüht sind,
den im Gewissen erkannten Willen
Gottes zu erfüllen. Alles, was sich an
Gutem und Wahrem in anderen
Religionen findet, kommt von Gott,
kann Vorbereitung für die Annahme
des Evangeliums sein und zur
Einheit der Menschheit in der Kirche
Christi hinführen (vgl. Kompendium,
170 ff).



2.3. Die Eigenschaften der Kirche:
die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche

Die sogenannten Eigenschaften der
Kirche sind die sie unterscheidenden
Elemente. Wir finden sie in vielen,
bis in die älteste Zeit
zurückreichenden
Glaubensbekenntnissen. Alle diese
Eigenschaften sind Gabe Gottes, die
für die Christen zugleich Aufgabe ist.

Die Kirche ist eine, weil ihr Ursprung
und Urbild die Heiligste Dreifaltigkeit
ist; weil Christus, ihr Stifter, die
Einheit aller in einem einzigen Leib
herstellt; weil der Heilige Geist die
Gläubigen mit Christus, ihrem Haupt,
vereinigt. Diese Einheit äußert sich
darin, dass die Gläubigen denselben
Glauben bekennen, dieselben
Sakramente feiern, unter derselben
Hierarchie vereint sind, eine
gemeinsame Hoffnung und dieselbe
Liebe haben. Die Kirche „subsistiert“



in der katholischen Kirche, die in der
Welt als Gesellschaft verfasst ist und
vom Nachfolger Petri und den mit
ihm verbundenen Bischöfen geleitet
wird viii. Nur in ihr hat man Zugang
zur Fülle der Heilsmittel, weil der
Herr die Güter des Neuen Bundes
dem Apostelkollegium anvertraut
hat, dessen Haupt Petrus ist. In den
nicht katholischen Kirchen und
christlichen Gemeinschaften gibt es
viele Güter der Heiligung und der
Wahrheit, die von Christus kommen
und zur katholischen Einheit
hindrängen. Der Heilige Geist
bedient sich ihrer als Werkzeuge des
Heils, denn ihre Kraft kommt aus der
Fülle der Gnade und Wahrheit, die
Christus der katholischen Kirche
verliehen hat (vgl. KKK, 819). Die
Glieder dieser Kirchen und
Gemeinschaften werden Christus
durch die Taufe eingegliedert,
weshalb wir sie als Brüder
anerkennen. Wachstum in der
Einheit ist möglich, wenn wir



Christus näherkommen und den
anderen Christen dazu verhelfen;
wenn wir im Wesentlichen die
Einheit, im Nebensächlichen die
Freiheit und in allem die Liebe
fördernix; wenn wir das Haus Gottes
für die anderen wohnlicher
gestalten; wenn wir in Ehrfurcht und
Achtung gegenüber dem Papst und
der Hierarchie wachsen, indem wir
sie unterstützen und ihren Lehren
folgen.

Die ökumenische Bewegung ist eine
kirchliche Aufgabe, die die
Wiederherstellung der Einheit aller
Christen in der einen, durch Christus
gestifteten Kirche anstrebt (vgl. Joh
17,21). Das geschieht durch Gebet,
Bekehrung der Herzen, gegenseitiges
brüderliches Kennenlernen und
theologischen Dialog.

Die Kirche ist heilig, weil Gott ihr
Urheber ist, weil Christus sich für sie
hingegeben hat, um sie zu heiligen



und ihr Heilsmacht zu geben, weil
der Heilige Geist sie mit der Liebe
belebt. Da sie die Fülle der
Heilsmittel besitzt, ist jedes ihrer
Glieder zur Heiligkeit berufen und ist
Heiligkeit das Ziel ihres Wirkens. Sie
ist heilig, weil sie auf Erden ständig
Früchte der Heiligkeit hervorbringt,
weil ihre Heiligkeit der Quell der
Heiligung ihrer Kinder ist, obwohl
sich diese auf Erden alle als Sünder
wissen, die der Bekehrung und
Reinigung bedürfen. Die Kirche ist
heilig auch dank der Heiligkeit jener
ihrer Glieder, die schon im Himmel
sind, darunter insbesondere die
allerseligste Jungfrau Maria. Diese
sind ihre Vorbilder und Fürsprecher
(vgl. KKK, 823-829). Die Kirche kann
heiliger werden durch den Einsatz
ihrer Gläubigen: die persönliche
Bekehrung, den asketischen Kampf,
um Christus ähnlicher zu werden,
die Reform, die zur besseren
Erfüllung ihrer Sendung und zur
Vermeidung der Routine führt, die



Reinigung des Gedächtnisses zur
Überwindung falscher Vorurteile,
und die konkrete Befolgung des
Willens Gottes in der Liebe.

Die Kirche ist katholisch – das heißt
allgemein –, weil Christus in ihr lebt,
weil sie alle Heilsmittel bewahrt und
verwaltet, die er ihr verliehen hat,
weil ihre Sendung der gesamten
Menschheit gilt, weil sie den Schatz
der Erlösung erhalten hat, den sie
unversehrt weitergibt, und weil sie
die Fähigkeit hat, sich jeder Kultur
einzufügen, sie zu erheben und zu
verbessern (Inkulturation). Die
Katholizität wächst extensiv und
intensiv durch die Ausweitung der
Sendung der Kirche. Jede Teilkirche,
also jede portio des Volkes Gottes ist
katholisch, wenn sie im Glauben und
in den Sakramenten mit ihrem in der
apostolischen Sukzession stehenden
Bischof geeint, nach dem Bild der
Gesamtkirche geformt ist (die ihr
ontologisch und chronologisch



vorausgeht) und mit ihr
Gemeinschaft hält.

Da die Sendung der Kirche die ganze
Menschheit umfasst, gehören die
Menschen ihr entweder an oder sind
wenigstens auf verschiedene Weise
auf die katholische Einheit des Volkes
Gottes hingeordnet. Voll der Kirche
eingegliedert ist, wer den Geist
Christi hat und mit ihr durch die
Bande des Glaubens und der
Sakramente, der kirchlichen Leitung
und der Gemeinschaft verbunden ist.
Die Katholiken, die nicht in der Liebe
ausharren, sind zwar der Kirche
eingegliedert, gehören ihr aber nur
dem Leibe, nicht jedoch dem Herzen
nach an. Die Getauften, die nicht in
der vollen katholischen Einheit
leben, stehen in einer gewissen,
wenngleich unvollkommenen
Gemeinschaft mit der katholischen
Kirche (vgl. Kompendium, 168).



Die Kirche ist apostolisch, weil
Christus sie auf die Apostel als die
auserwählten Zeugen seiner
Auferstehung und das Fundament
seiner Kirche gegründet hat; weil sie
mit dem Beistand des Heiligen
Geistes den von den Aposteln
empfangenen Glaubensschatz treu
lehrt, bewahrt und weitergibt. Sie ist
auch apostolisch aufgrund ihrer
Struktur, denn bis zur Wiederkunft
Christi wird sie unterwiesen,
geheiligt und geleitet durch die
Apostel und deren Nachfolger, die
mit dem Papst verbundenen
Bischöfe. Unter apostolischer
Sukzession versteht man die
Übertragung der Sendung und der
Vollmacht der Apostel an ihre
Nachfolger durch das
Weihesakrament. Dank dieser
Übertragung bleibt die Kirche ihrem
Ursprung in der Gemeinschaft des
Glaubens und des Lebens
verbunden, solange sie die
Jahrhunderte hindurch ihre



apostolische Sendung zur
Ausbreitung des Reiches Christi auf
Erden vollzieht. Alle Glieder der
Kirche haben in verschiedenen
Funktionen Anteil an der von den
Aposteln überkommenen Sendung,
das Evangelium in die ganze Welt
hinauszutragen. Die christliche
Berufung ist ihrer Natur nach
Berufung zum Apostolat (vgl. KKK,
863).

Miguel de Salis Amaral

Grundlegende Literatur:

Über den Heiligen Geist:

Katechismus der katholischen
Kirche, 683-688; 731-741.
Kompendium des Katechismus
der katholischen Kirche,
136-146.
Johannes Paul II., Enzyklika 
Dominum et vivificantem ,
18.5.1986, 3-26.

• 

• 

• 



Johannes Paul II., Katechese
über den Heiligen Geist, August
– Dezember 1989.
Hl. Josefmaria, Homilie Der
große Unbekannte, in Christus
begegnen , 127-138.

Empfohlene Literatur:

Katechismus der katholischen
Kirche, 748-945.
Kompendium des Katechismus
der katholischen Kirche,
147-193.
Hl. Josefmaria, Homilie Loyal
zur Kirche (4.6.1972), in der
Schriftenreihe der Karlskirche,
Heft 7, Wien 1991.

i Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konstitution Dei Verbum, 8.

ii Hl. Josefmaria, Homilie Der große
Unbekannte, inChristus begegnen ,

• 

• 

• 

• 

• 



127 ff.: „Das machtvolle Kommen des
Heiligen Geistes am Pfingsttage war
kein isoliertes Geschehen. Es gibt
kaum eine Seite der
Apostelgeschichte, auf der nicht vom
Ihm und seinem Wirken gesprochen
wird, welches Leben und Wandel der
urchristlichen Gemeinde leitet und
beseelt (...). Die tiefe Wirklichkeit, die
uns diese Texte der Heiligen Schrift
erschließen, ist nicht Erinnerung an
Vergangenes, nicht ein goldenes
Zeitalter der Kirche, das in der
Geschichte versunken ist. Diese
Wirklichkeit ist trotz der
Armseligkeiten und Sünden eines
jeden von uns die Wirklichkeit der
Kirche heute und zu allen Zeiten“.

iii Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, 4 u. 9;
Hl. Cyprian, De Orat Dom , 23: PL
4,553.

iv Hl. Johannes Chrysostomus, 
Sermones panegyrici in solemnitates



D. N. Iesu Christi, hom. 1 , De Sancta
Pentecoste, 3-4: „Wenn du also Gott
den Vater anrufst, bedenke, dass es
der Geist gewesen ist, der deine Seele
berührt und dir dieses Gebet
eingegeben hat. Wenn es den
Heiligen Geist nicht gäbe, würde es
in der Kirche kein einziges Wort der
Weisheit oder des Wissens geben,
denn es steht geschrieben: ‚Durch
den Geist wird Weisheitsrede
gegeben’ ( 1 Kor 12,8). ... Wenn der
Heilige Geist nicht anwesend wäre,
würde es keine Kirche geben. Wenn
es aber Kirche gibt, so ist es sicher,
dass der Heilige Geist nicht fehlt“.

v Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 4 u. 12.

vi Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Konst.
Gaudium et spes , 22.

vii Vgl. II. Vatikanisches Konzil,
Dogm. Konst. Lumen gentium, 1.

viii Vgl. Ebd., 8.



ix Vgl. II. Vatikanisches Konzil, Konst.
Gaudium et spes , 92.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/12-ich-glaube-an-den-
heiligen-geist-die-heilige-ka/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/12-ich-glaube-an-den-heiligen-geist-die-heilige-ka/
https://opusdei.org/de-ch/article/12-ich-glaube-an-den-heiligen-geist-die-heilige-ka/
https://opusdei.org/de-ch/article/12-ich-glaube-an-den-heiligen-geist-die-heilige-ka/

	12. Ich glaube an den Heiligen Geist, die heilige katholische Kirche
	1. Ich glaube an den Heiligen Geist
	2. Ich glaube (…) die heilige katholische Kirche


