
opusdei.org

09. Die
Menschwerdung

Die Menschwerdung ist der
größte Liebeserweis Gottes zu
den Menschen, denn die zweite
Person der heiligsten
Dreifaltigkeit – Gott – nimmt die
menschliche Natur in die
Einheit der Person auf.

21.09.2017



1. Das Werk der
Menschwerdung

Die Annahme der menschlichen
Natur Christi durch die Person des
Wortes ist Werk der drei göttlichen
Personen. Die Inkarnation Gottes ist
die Fleischwerdung des Sohnes, nicht
die des Vaters noch die des Heiligen
Geistes. Trotzdem war die
Menschwerdung ein Werk der
ganzen Dreifaltigkeit. In der Heiligen
Schrift wird sie daher bisweilen dem
Vater zugeschrieben ( Hebr 10,5; Gal
4,4) oder dem Sohn selbst ( Phil 2,7)
oder dem Heiligen Geist (Lk 1,35; Mt
1,20). So wird deutlich, dass die
Fleischwerdung ein einziger, den
drei göttlichen Personen
gemeinsamer Akt ist. Der heilige
Augustinus erklärt: „Dass Maria
empfangen und geboren hat, ist das
Werk der Dreifaltigkeit, denn die
Werke der Dreifaltigkeit sind
voneinander untrennbar“ i. Es
handelt sich in der Tat um ein



göttliches Werk ad extra. Seine
Wirkungen liegen also außerhalb
Gottes, in den Geschöpfen, denn das
göttliche Sein ist eines und ein
einziges, und es ist die göttliche
Allmacht (vgl. KKK, 258).

Die Menschwerdung des Wortes
schränkt die Freiheit Gottes nicht ein,
denn er hätte auch entscheiden
können, dass das Wort nicht Fleisch
annimmt oder dass eine andere
göttliche Person dies tut. Wenn man
sagt, dass Gott unendlich frei ist,
dann sagt man damit nicht, dass
seine Entscheide Willkür sind, noch
bestreitet man, dass das Motiv für
Gottes Handeln die Liebe ist. Die
Theologen suchen daher nach
Konvenienzgründen, die man hinter
den Entscheiden Gottes, wie sie in
der gegebenen Heilsökonomie zutage
treten, erahnen kann. Sie trachten
damit nur danach, die wunderbare
Weisheit und innere Stimmigkeit des
Handelns Gottes in allen seinen



Werken aufzuzeigen, ohne in Gott
eine Notwendigkeit anzunehmen.

2. Die Jungfrau Maria, Mutter
Gottes

Die Jungfrau Maria ist im Hinblick
auf die Menschwerdung des Wortes
von Ewigkeit her dazu bestimmt
worden, die Mutter Gottes zu sein.
Maria „ist im Geheimnis Christi
bereits vor der Erschaffung der Welt
‚ gegenwärtig als diejenige, die der
Vater als Mutter seines Sohnes in der
Menschwerdung erwählt’ hat und
die zusammen mit dem Vater auch
der Sohn erwählt hat, indem er sie
von Ewigkeit her dem Geist der
Heiligkeit anvertraute“ ii. Die
göttliche Erwählung respektiert die
Freiheit Mariens, denn der „Vater der
Erbarmungen wollte, dass vor der
Menschwerdung die
vorherbestimmte Mutter ihr
empfangendes Ja sagte, damit auf
diese Weise, so wie eine Frau zum



Tode beigetragen hat, auch eine Frau
zum Leben beitrüge (LG 56; vgl.
61)“ (KKK, 488). Darum haben die
Kirchenväter von Alters her in Maria
die neue Eva gesehen.

„Da Maria zur Mutter des Erlösers
ausersehen war, ‚ist sie von Gott mit
den einer solchen Aufgabe
entsprechenden Gaben beschenkt
worden’ (LG 56)“ (KKK, 490). Im
Augenblick der Verkündigung grüßt
sie der Erzengel Gabriel als
‚Begnadete’ ( Lk 1,28). Noch ehe das
Wort Fleisch annahm, war Maria
aufgrund ihrer Mitwirkung mit den
Gaben Gottes bereits voll der Gnade.
Die Gnade, die Maria empfangen hat,
macht sie Gott wohlgefällig und
bereitet sie darauf vor, die
jungfräuliche Mutter des Erlösers zu
werden. Ganz von Gottes Gnade
erfüllt, konnte sie ihre Zustimmung
zur empfangenen Berufung geben
(KKK, 490). „Indem Maria dem Worte
Gottes ihre Zustimmung gab, wurde



sie zur Mutter Jesu. Sie machte sich
aus ganzem Herzen, ohne dass eine
Sünde sie davon abgehalten hätte,
den göttlichen Heilswillen zu eigen
und gab sich ganz der Person und
dem Werk ihres Sohnes hin, um mit
der Gnade Gottes in Abhängigkeit
vom Sohn und in Verbundenheit mit
ihm dem Erlösungsgeheimnis zu
dienen (vgl. LG 56)“ (KKK, 494). „Die
ostkirchlichen Väter nennen die
Gottesmutter ‚die Ganzheilige’ und
„preisen sie als ‚von jeder
Sündenmakel frei, gewissermaßen
vom Heiligen Geist gebildet und zu
einer neuen Kreatur gemacht‘ (LG
56). Durch die Gnade Gottes ist Maria
während ihres ganzen Lebens frei
von jeder persönlichen Sünde
geblieben“ (KKK, 493).

Maria war von ihrer Empfängnis an
erlöst: „Das bekennt das Dogma von
der unbefleckten Empfängnis, das
1854 vom sel. Papst Pius IX.
verkündigt wurde: ‘… dass die



seligste Jungfrau Maria im ersten
Augenblick ihrer Empfängnis durch
die einzigartige Gnade und
Bevorzugung des allmächtigen Gottes
im Hinblick auf die Verdienste
Christi Jesu, des Erlösers des
Menschengeschlechtes, von
jeglichem Makel der Urschuld
unversehrt bewahrt wurde’ (Bulle 
Ineffabilis Deus : DS 2803)” (KKK,
491). In der unbefleckten
Empfängnis zeigt sich die freigebige
Liebe Gottes, denn sie war Initiative
Gottes und nicht Verdienst Mariens,
sondern Verdienst Christi. „Dass sie
vom ‚ersten Augenblick ihrer
Empfängnis an im Glanz einer
einzigartigen Heiligkeit’ erstrahlt (LG
56), kommt ihr nur Christi wegen zu:
Sie wurde ‚im Hinblick auf die
Verdienste ihres Sohnes auf
erhabenere Weise erlöst’ (LG
53)“ (KKK, 492).

Die heilige Maria ist die Mutter
Gottes: „Der, den sie durch den



Heiligen Geist als Menschen
empfangen hat und der dem Fleische
nach wirklich ihr Sohn geworden ist,
ist ja kein anderer als der ewige Sohn
des Vaters, die zweite Person der
heiligsten Dreifaltigkeit. Die Kirche
bekennt, dass Maria wirklich Mutter
Gottes ist (vgl. DS 251 und
252)“ (KKK, 495). Sie hat natürlich
nicht die Gottheit, sondern den
menschlichen Leib des Wortes
hervorgebracht, mit dem sich sofort
die vernunftbegabte Seele verband,
die wie alle Seelen von Gott
erschaffen wurde, so dass Maria
Ursprung jener menschlichen Natur
war, die in eben diesem Augenblick
vom Wort angenommen wurde.

Maria war allezeit Jungfrau. Von
Alters her bekennt die Kirche im
Credo und feiert in ihrer Liturgie,
„dass Maria stets wirklich Jungfrau
geblieben ist“ (KKK, 499; vgl. ebd.,
496-507). Dieser Glaube der Kirche
spiegelt sich in der uralten Formel



wider: „Jungfrau vor der Geburt, bei
der Geburt und nach der Geburt“.
„Schon in den ersten
Formulierungen des Glaubens hat
die Kirche bekannt, dass Jesus einzig
durch die Kraft des Heiligen Geistes
im Schoß der Jungfrau Maria
empfangen wurde. Auch der
leibliche Aspekt dieses Geschehens
wurde mitausgesagt: Sie hat Jesus
‚ohne Samen aus dem Heiligen Geist
empfangen’ (Synode im Lateran 640,
Kan. 3; DS 503)“ (KKK, 496). Maria
blieb auch bei der Geburt Jungfrau,
da sie „ihn ebenso in unversehrter
Jungfräulichkeit gebar, wie sie ihn in
unversehrter Jungfräulichkeit
empfing (....). Jesus Christus wurde
aus einem jungfräulichen Schoß
„wunderbar“ geboren“ iii. „Durch
seine Geburt hat ihr Sohn ‚ihre
jungfräuliche Unversehrtheit nicht
gemindert, sondern geheiligt’ (LG
57)“ (KKK, 499). Maria blieb auch
nach der Geburt allzeit Jungfrau. Die
Kirchenväter haben in ihren



Kommentaren zum Evangelium und
in ihren Antworten auf diverse
Einwände diese Tatsache immer
betont, die die völlige Verfügbarkeit
und absolute Hingabe Mariens an
den Heilsratschluss Gottes offenbart.
Der heilige Basilius fasst zusammen,
wenn er schreibt: „Wir als
Christusfreunde können es nicht
hören, dass die Gottesgebärerin
einmal aufgehört hat, Jungfrau zu
sein“ iv.

Maria wurde in den Himmel
aufgenommen. „Schließlich wurde
die unbefleckte Jungfrau, von jedem
Makel der Erbsünde unversehrt
bewahrt, nach Vollendung des
irdischen Lebenslaufs mit Leib und
Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen und als Königin des
Alls vom Herrn erhöht, um
vollkommener ihrem Sohn
gleichgestaltet zu sein, dem Herrn
der Herren (...) und dem Sieger über
Sünde und Tod“ v. Die Himmelfahrt



Mariens ist Vorwegnahme der
Auferstehung der anderen Christen
(vgl. KKK, 966). Die Königinwürde
Mariens gründet auf ihrer
Gottesmutterschaft und ihrer
Mitwirkung am Erlösungswerk vi. Am
1. November 1954 hat Pius XII. das
Fest Maria Königin eingeführt vii.

Maria ist die Mutter des Erlösers.
Darum zieht ihre Gottesmutterschaft
auch ihre Mitwirkung am Heil der
Menschen nach sich. „So ist die
Adamstochter Maria, dem Wort
Gottes zustimmend, Mutter Jesu
geworden. Sie umfing den
Heilswillen Gottes mit ganzem
Herzen und von Sünde unbehindert
und gab sich als Magd des Herrn
ganz der Person und dem Werk ihres
Sohnes hin und diente so unter ihm
und mit ihm in der Gnade des
allmächtigen Gottes dem Geheimnis
der Erlösung. Mit Recht also sind die
heiligen Väter der Überzeugung, dass
Maria nicht bloß passiv von Gott



benutzt wurde, sondern in freiem
Glauben und Gehorsam zum Heil der
Menschen mitgewirkt hat“ viii. Diese
Mitwirkung zeigt sich auch in ihrer
geistlichen Mutterschaft. Maria, die
neue Eva, ist wirklich Mutter der
Menschen in der Ordnung der
Gnade, weil sie bei der Erweckung
des Gnadenlebens und bei der
geistlichen Entwicklung der
Gläubigen mitwirkt. Maria hat „beim
Werk des Erlösers in durchaus
einzigartiger Weise in Gehorsam,
Glaube, Hoffnung und brennender
Liebe mitgewirkt zur
Wiederherstellung des
übernatürlichen Lebens der Seelen.
Deshalb ist sie uns in der Ordnung
der Gnade Mutter“ ix (vgl. KKK, 968).
Maria ist auch Mittlerin. Ihre
mütterliche Vermittlung, die immer
der einzigartigen Mittlerschaft
Christi untergeordnet bleibt, begann
mit ihrem fiat bei der Verkündigung
und setzt sich im Himmel fort, denn
„in den Himmel aufgenommen, hat



sie diesen heilbringenden Auftrag
nicht aufgegeben, sondern fährt
durch ihre vielfältige Fürbitte fort,
uns die Gaben des ewigen Heils zu
verschaffen… Deshalb wird die selige
Jungfrau in der Kirche unter den
Titeln der Fürsprecherin, der
Helferin, des Beistandes und der
Mittlerin angerufen“ x (KKK, 969).

Maria ist Urbild und Vorbild der
Kirche. „Die Jungfrau Maria (ist) für
die Kirche das Vorbild des Glaubens
und der Liebe. Daher ist sie
‚schlechthin herausragendes und
geradezu einzigartiges Glied der
Kirche’ (LG 53); sie stellt das ‚Urbild
der Kirche’ (LG 63) dar“ (KKK, 967).
Am 21.11.1964 hat Paul VI. Maria
feierlich zur Mutter der Kirche
ernannt, um ausdrücklich die
mütterliche Funktion zu
unterstreichen, die sie für das
christliche Volk ausübt xi.



Aus allen diesen Darlegungen ergibt
sich, dass die Verehrung der Jungfrau
Maria in der Kirche ein wesentliches
Element des christlichen Kultes
darstellt xii. Die heiligste Jungfrau
wird „mit Recht (...) von der Kirche
in einem Kult eigener Art geehrt.
Schon seit ältester Zeit wird die
selige Jungfrau unter dem Titel der
‚Gottesgebärerin’ verehrt, unter
deren Schutz die Gläubigen in allen
Gefahren und Nöten bittend Zuflucht
nehmen (...). Dieser Kult (...) ist zwar
durchaus einzigartig, unterscheidet
sich aber wesentlich vom Kult der
Anbetung, der dem
menschgewordenen Wort gleich wie
dem Vater und dem Heiligen Geist
dargebracht wird, und er fördert
diesen gar sehr“ xiii. Die
Marienverehrung findet ihren
„Ausdruck in den der Gottesmutter
gewidmeten liturgischen Festen (vgl.
SC 103) und im marianischen Gebet –
etwa im Rosenkranz“ (KKK, 971).



3. Vorausbilder und
Prophezeiungen der
Menschwerdung

Im vorhergehenden Thema haben
wir gesehen, dass Gott nach dem
Sündenfall unserer Stammeltern den
Menschen nicht preisgegeben,
sondern ihm einen Retter
versprochen hat (vgl. Gen 3,15; KKK,
410).

Nach der Erbsünde und der
Verheißung des Erlösers ergreift Gott
selbst wieder die Initiative und
schließt einen Bund mit den
Menschen: mit Noach nach der
Sintflut (vgl. Gen 9-10) und später mit
Abraham (vgl. Gen 15-17), dem er
eine zahllose Nachkommenschaft
verspricht, die er zu einem großen
machen Volk macht, dem er ein
neues Land zuweisen wird und in
dem einst alle Völker gesegnet
werden sollen. Dieser Bund wurde
dann mit Isaak (vgl. Gen 26,2-5) und



mit Jakob erneuert (vgl. Gen 28,12-15;
35, 9-12). Der Bund findet im Alten
Testament bei Mose (vgl. Ex 6, 2-8; Ex
19-34) seinen vollständigsten
Ausdruck.

Ein wichtiges Ereignis in der
Geschichte der Beziehungen Gottes
zu Israel ist die Prophezeiung des
Nathan (vgl. 2 Sam 7,7-15), dass der
Messias aus dem Geschlecht Davids
stammen und über alle Völker
herrschen wird, nicht nur über
Israel. In anderen prophetischen
Texten heißt es vom Messias, er
werde in Bethlehem geboren werden
(vgl. Mi 5,1), zum Haus Davids
gehören (vgl. Jes 11,1; Jer 23,5) und
„Immanuel“ – Gott mit uns – genannt
werden (vgl. Jes 7,14). Ferner heißt er
„starker Gott, Vater in Ewigkeit, Fürst
des Friedens“ ( Jes 9,5). Zusammen
mit diesen Aussagen, die den Messias
als König aus dem Haus Davids
darstellen, gibt es andere, gleichfalls
prophetische Texte, die sich auf die



Erlösersendung des Messias
beziehen, der als Knecht Jahwes
erscheint, als Mann der Schmerzen,
der in seinem Leib Versöhnung
bewirken und Frieden stiften wird
(vgl. Eph 2,14-18): Jes 42,1-7; 49,1-9;
50, 4-9; 52,13 – 53,12). In diesem
Zusammenhang ist Dan 7,13-14
wichtig, wo vom Menschensohn die
Rede ist, der in Demut und
Erniedrigung geheimnisvoll mehr als
ein Mensch zu sein scheint und das
messianische Reich in seiner
endgültigen Phase wiederherstellt
(vgl. KKK, 440).

Die wichtigsten Vorausbilder des
Erlösers sind im Alten Testament der
unschuldige Abel, der Hohepriester
Melchisedek, das Opfer Isaaks, der
von seinen Brüdern verkaufte Josef,
das Osterlamm, die von Moses in der
Wüste erhöhte Schlange und der
Prophet Jonas.



4. Die Namen Christi

Christus werden im Lauf der
Jahrhunderte von Theologen und
geistlichen Autoren viele Namen und
Titel gegeben. Manche sind dem
Alten Testament entnommen, andere
stammen aus dem Neuen Testament.
Einige verwendet Jesus selbst oder er
akzeptiert sie; andere wurden im
Lauf der Jahrhunderte von der
Kirche gebraucht. Werfen wir einen
Blick auf die wichtigsten und
gebräuchlichsten dieser Namen:

Jesus (vgl. KKK, 430-435) bedeutet auf
Hebräisch „Gott rettet“: „Bei der
Verkündigung gibt der Engel Gabriel
ihm den Namen Jesus, der besagt,
wer er ist, und zugleich, wozu er
gesandt ist“ (KKK, 430). Er ist der
menschgewordene Sohn Gottes, der
„sein Volk von seinen Sünden
erlösen“ wird ( Mt 1,21). „Der Name
Jesus besagt, dass der Name Gottes in
der Person seines Sohnes zugegen ist



(vgl. Apg 5,41; 3 Joh 7). Er wurde
Mensch, um alle endgültig von den
Sünden zu erlösen. Jesus ist der
göttliche Name, der allein Heil bringt
(vgl. Joh 3,18; Apg 2,21). Er kann
nunmehr von allen angerufen
werden, weil Gott sich durch die
Fleischwerdung seines Sohnes mit
allen Menschen so sehr vereint hat,
dass ‚uns Menschen kein anderer
Name unter dem Himmel gegeben
ist, durch den wir gerettet werden
sollen‘ (Apg 4,12)“ (KKK, 432). „Der
Name Jesus ist das Herz des
christlichen Betens“ (KKK, 435).

Christus (vgl. KKK, 436-440) leitet
sich von der griechischen
Übersetzung für den hebräischen
Ausdruck „Messias“ her, was
„Gesalbter“ bedeutet. Er wird zum
Eigennamen Jesu, „weil Jesus die
göttliche Sendung, die ‚Christus’
bedeutet, vollkommen erfüllt. In
Israel wurden nämlich im Namen
Gottes die Menschen gesalbt, die vom



Herrn für eine erhaltene Sendung
geweiht wurden“ (KKK, 436). Das
war bei Priestern und Königen,
ausnahmsweise auch bei Propheten
der Fall. Das musste natürlich erst
recht für den Messias gelten, den
Gott zur endgültigen Errichtung
seines Reiches senden würde. Jesus
erfüllte in seiner dreifachen
Funktion als Priester, Prophet und
König die messianische Erwartung
Israels (vgl. ebd.). „Jesus hat den Titel
Messias, auf den er Anspruch hatte
(vgl. Joh 4,25-26; 11,27), gelten lassen,
aber nicht vorbehaltlos, denn dieser
Titel war missverständlich, wurde er
doch von einem Teil seiner
Zeitgenossen allzumenschlich (vgl. 
Mt 22,41-46), im Grunde politisch
(vgl. Joh 6,15; Lk 24,21)
aufgefasst“ (KKK, 439).

Jesus Christus ist der Eingeborene
Gottes, der einzige Sohn Gottes (vgl.
KKK, 441-445). Die Sohnesbeziehung
Jesu zu seinem Vater ist nicht die der



Adoptivkindschaft (wie bei uns),
sondern die der wirklichen,
natürlichen Sohnschaft: „,Sohn
Gottes’ besagt die einzigartige, ewige
Beziehung Jesu Christi zu Gott,
seinem Vater: Er ist der eingeborene
Sohn des Vaters (vgl. Joh 1,14.18;
3,16.18), ja Gott selbst (vgl. Joh 1,1).
Um Christ zu sein, muss man
glauben, dass Jesus Christus der Sohn
Gottes ist (vgl. Apg 8,37; 1 Joh
2,23)“ (KKK, 454). „Wie die
Evangelien berichten, ertönte in zwei
feierlichen Momenten, bei der Taufe
und der Verklärung Christi, die
Stimme des Vaters, der ihn als seinen
‚geliebten Sohn’ bezeichnete (vgl. Mt
3,17; 17,5). Jesus nennt sich Gottes
‚eingeborenen [einziggezeugten]
Sohn’ ( Joh 3,16) und bekräftigt damit
seine ewige Präexistenz“ (KKK, 444).

Herr (vgl. KKK, 446-451): „In der
griechischen Übersetzung der Bücher
des Alten Testamentes [LXX] wird
der nicht auszusprechende Name



JHWH, unter dem sich Gott offenbart
hat (vgl. Ex 3,14), mit ‚Kyrios’ [Herr]
wiedergegeben. ‚Herr’ wird somit
zur gebräuchlichsten Bezeichnung
für die Gottheit des Gottes Israels. In
diesem strengen Sinn verwendet das
Neue Testament den Titel ‚Herr’ für
den Vater, aber auch zugleich – und
das ist das Neue – für Jesus, der so als
Gott selbst anerkannt wird (vgl. 1 Kor
2,8)“ (KKK, 446). Indem die ersten
Glaubensbekenntnisse der Kirche
von Anfang an Jesus den göttlichen
Titel Herr zuschreiben (vgl. Apg
2,34-36) „sagen sie, dass die Macht,
die Ehre und die Herrlichkeit, die
Gott gebühren, auch Jesus
zukommen (vgl. Röm 9,5; Tit 2,13; 
Offb 5,13), weil er ‚Gott gleich’ ist
(Phil 2,6). Der Vater hat diese
Herrscherwürde Jesu kundgetan,
indem er ihn von den Toten
auferweckte und in seine
Herrlichkeit erhob (vgl. Röm 10,9; 1 
Kor 12,3; Phil 2,9-11)“ (KKK, 449). Der
Titel ‚Herr’ gibt dem liturgischen



oder persönlichen christlichen Gebet
sein Gepräge (vgl. KKK, 451).

5. Christus ist der einzige
vollkommene Mittler
zwischen Gott und den
Menschen. Er ist Lehrer,
Priester und König

„Jesus Christus ist wahrer Gott und
wahrer Mensch in der Einheit seiner
göttlichen Person; deshalb ist er der
einzige Mittler zwischen Gott und
den Menschen“ (KKK, 480). Die
profundeste Aussage des Neuen
Testaments über die Mittlerschaft
Christi steht im ersten Brief an
Timotheus: „Einer ist Gott, Einer
auch Mittler zwischen Gott und den
Menschen: der Mensch Christus
Jesus, der sich als Lösegeld
hingegeben hat für alle“ (1 Tim 2,5-6).
Hier wird sowohl die Person des
Mittlers als auch seine
Mittlertätigkeit vorgestellt. Im



Hebräerbrief erscheint Jesus Christus
als der Mittler des Neuen Bundes
(vgl. Hebr 8,6; 9,15; 12,24). Jesus
Christus ist Mittler, weil er wahrer
Gott und wahrer Mensch ist, aber er
ist Mittler in seiner Menschheit und
durch seine Menschheit. Diese Texte
des Neuen Testaments stellen
Christus als Propheten bzw.
Offenbarer, als Hohenpriester und
als Herrn der ganzen Schöpfung dar.
Dabei handelt es sich nicht um drei
unterschiedliche Aufgaben, sondern
um drei verschiedene Aspekte der
Erlöserfunktion des einzigen
Mittlers.

Christus ist der im Deuteronomium
angekündigte Prophet (18,18). Die
Leute hielten Jesus für einen
Propheten (vgl. Mt 16,14; Mk 6,14-16; 
Lk 24,19). Der Anfang des
Hebräerbriefes ist in dieser Hinsicht
paradigmatisch. Christus ist aber
mehr als ein Prophet: Er ist der
Meister, der aus eigener, bis dahin



nie gekannter Autorität lehrt, was
seine Zuhörer überrascht hat. Dieser
überragende Charakter der Lehren
Jesu beruht auf der Tatsache, dass er
Gott und Mensch ist. Jesus lehrt nicht
nur die Wahrheit, er ist selbst die
Wahrheit, die im Fleisch erschienen
ist. Christus, das ewige Wort des
Vaters, „ist das vollkommene,
unübertreffbare, eingeborene Wort
des Vaters. In ihm sagt der Vater
alles, und es wird kein anderes Wort
geben als dieses“ (KKK, 65). Die
Lehre Christi ist endgültig, auch in
dem Sinn, dass mit ihr die an die
Menschen ergangene geschichtliche
Offenbarung Gottes ihre letzte
Erfüllung gefunden hat.

Christus ist Priester. Die Mittlerschaft
Jesu Christi ist eine priesterliche. Im
Hebräerbrief, dessen Hauptthema
das Priestertum Christi ist, wird Jesus
Christus als der Hohepriester des
Neuen Bundes vorgestellt, als
„Hoherpriester nach der Ordnung



Melchisedeks“ ( Hebr 5,10; 6,20),
„einer, der heilig ist, unschuldig,
makellos“ ( Hebr 7,26). „Durch ein
einziges Opfer hat er die, die
geheiligt werden, für immer zur
Vollendung geführt“ ( Hebr 10,14),
„nämlich durch das einmalige Opfer
seines Kreuzes“ (KKK, 1544). Wie das
Opfer Christi – sein Tod am Kreuz –
einzigartig ist aufgrund der Einheit
von Priester und Opfergabe (die
unendlich wertvoll ist), so ist auch
sein Priestertum einzigartig. Er ist
die einzige Opfergabe und der
einzige Priester. Die Opfer des Alten
Bundes waren Vorausbilder des
Opfers Christi und waren wertvoll
durch ihre Hinordnung auf Christus.
Am Priestertum Christi, das ein
ewiges Priestertum ist, haben das
Amtspriestertum und das
Priestertum der Gläubigen Anteil,
ohne zum Priestertum Christi
hinzuzukommen oder es zu ersetzen
(vgl. KKK, 1544-1547).



Christus ist König, nicht nur als Gott,
sondern auch als Mensch. Die
Souveränität Christi ist ein
grundlegender Aspekt seiner
Heilsmittlerschaft. Christus rettet,
weil er die reale Macht dazu hat. Der
Glaube der Kirche bestätigt das
Königtum Christi. Wir bekennen im
Credo, dass seines Reiches kein Ende
sein wird, und wiederholen damit,
was der Erzengel Gabriel zu Maria
gesagt hat (vgl. Lk 1,32-33). Die
Königswürde Christi wurde schon im
Alten Testament vorausgesagt (vgl. 
Ps 2,6; Jes 7,6; 11,1-9; Dan 7,14).
Christus freilich sprach wenig von
seinem Königtum, weil unter den
Juden seiner Zeit das messianische
Königreich weitgehend in einem
materiell-irdischen Sinn verstanden
wurde. Er hat es aber in einem ganz
entscheidenden Moment anerkannt,
als er auf die Frage des Pilatus
antwortete: „Du sagst es, ich bin ein
König“ ( Joh 18,37). Das Königtum
Christi ist nicht metaphorisch zu



verstehen. Es ist real und beinhaltet
die Macht, Gesetze zu erlassen und
zu richten. Es beruht auf der
Tatsache, dass er das
fleischgewordene Wort und unser
Erlöser ist xiv. Sein Reich ist ein
geistiges und ewiges Reich, ein Reich
der Heiligkeit und der Gerechtigkeit,
der Liebe, der Wahrheit und des
Friedens xv. „Christus übt sein
Königtum dadurch aus, dass er alle
Menschen durch seinen Tod und
seine Auferstehung an sich zieht (vgl.
Joh 12,32). Christus, der König und
Herr des Weltalls, hat sich zum
Diener aller gemacht, denn er ‚ist
nicht gekommen, um sich dienen zu
lassen, sondern um zu dienen und
sein Leben hinzugeben als Lösegeld
für viele’ ( Mt 20,28)“ (KKK, 786).

„Das ganze Volk Gottes hat an diesen
drei Ämtern Christi teil und ist
verantwortlich für die Sendung und
den Dienst, die sich daraus
ergeben“ (KKK, 783).



6. Das ganze Leben Christi hat
erlösenden Wert

Was das Leben Christi betrifft „nennt
das Glaubensbekenntnis nur die
Mysterien der Menschwerdung
(Empfängnis und Geburt) und des
Pascha (Leiden, Kreuzigung, Tod,
Begräbnis, Hinabstieg zu den Toten,
Auferstehung, Himmelfahrt). Von
den Mysterien des verborgenen und
öffentlichen Lebens ist nicht
ausdrücklich die Rede. Die
Glaubensartikel aber, die die
Menschwerdung und das Pascha Jesu
betreffen, erhellen das ganze
Erdenleben Christi“ (KKK, 512).

Das ganze Leben Christi wirkt
erlösend, und jeder seiner
menschlichen Akte hat
transzendenten Heilswert. Selbst die
einfachsten und scheinbar weniger
bedeutungsvollen Handlungen Jesu
sind eine wirksame Ausübung seiner
Mittlerschaft zwischen Gott und den



Menschen, handelt es sich doch stets
um Akte des fleischgewordenen
Wortes. Diese Lehre hat der heilige
Josefmaria besonders tief erfasst und
deshalb zeigen können, dass alle
Wege der Erde göttliche Wege der
Heiligung werden können: „Endlich
kommt die Fülle der Zeit (...). Ein
Kind wird in Bethlehem geboren. Es
ist der Retter der Welt. Doch bevor es
spricht, liebt es mit Werken. Es
bringt keine Zauberformel mit, denn
es weiß, dass die Erlösung, die es
anbietet, sich nur in den Herzen der
Menschen vollziehen kann. Zuerst
geschieht nichts anderes als das
Lachen und Weinen eines Kindes,
der unschuldige Schlaf eines
fleischgewordenen Gottes: dies alles,
damit in uns die Liebe aufbricht und
wir das Kind ohne Scheu in die Arme
nehmen“ xvi.

Die Jahre des verborgenen Lebens
Christi sind nicht bloß Vorbereitung
auf sein öffentliches Wirken,



sondern authentische, auf die
Erfüllung des Paschamysteriums
gerichtete Erlösungsakte. Die
Tatsache, dass Jesus während des
größten Teils seines Lebens die
Bedingungen geteilt hat, unter denen
weitaus die meisten Menschen leben,
ist theologisch hoch bedeutsam: das
tägliche Familien- und Arbeitsleben
in Nazareth. So wird Nazareth zu
einer Schule für das Leben der
Familien und für die Arbeit xvii.
Christus vollbringt unsere Erlösung
schon während seiner vielen Jahre
im Verborgenen und gibt damit der
Alltagsarbeit des Christen und dem
Leben von Millionen Menschen
guten Willens in der Heilsgeschichte
göttlichen Wert. „Indem Jesus wie
einer von uns aufwächst und lebt,
offenbart Er uns, dass das
menschliche Dasein, das
gewöhnliche und alltägliche Tun,
göttlichen Sinn hat“ xviii.

José Antonio Riestra



Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
484-570, 720-726 und 963-975.

Benedikt XVI./Joseph Ratzinger, Jesus
von Nazareth, Freiburg – Basel –
Wien 2006, Einleitung und Kapitel X.

i Hl. Augustinus, De Trinitate, 2,5,9;
vgl. IV. Laterankonzil: DS 801.

ii Johannes Paul II., Enzyklika 
Redemptoris Mater, 25.3.1987, 8; Vgl.
Pius IX., Bulle Ineffabilis Deus ; Pius
XII., Apost. Konst. Munificentissimus
Deus, 1.11.1950, DS 3900-3904; Paul
VI., Ap. Schr. Marialis cultus , 25; CIC,
488.

iii Hl. Leo der Große, Brief Lectis
dilectionis tuae , 13.6.449, DS 291-294.

iv Hl. Basilius, In Christi
generationem, 5.

v II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 59. Vgl. die



Proklamation des Dogmas der
leiblichen Aufnahme der seligen
Jungfrau Maria in den Himmel durch
Papst Pius XII. im Jahr 1950: DS 3903.

vi Vgl. Pius XII., Enzyklika Ad coeli
reginam , 11.10.1954: AAS 46 (1954)
625-640.

vii Vgl. AAS 46 (1954) 662-666.

viii II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 56.

ix Ebd., 61.

x Ebd., 62.

xi Vgl. AAS 56 (1964) 1015-1016.

xii Vgl. Paul VI., Ap. Schr. Marialis
cultus , 56.

xiii II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 66.

xiv Vgl. Pius XI., Enzyklika Quas
primas, 11.11.1925, AS 17 (1925) 599.



xv Vgl. Römisches Messbuch,
Präfation vom Christkönigssonntag.

xvi Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
36.

xvii Vgl. Paul VI., Ansprache in
Nazareth, 5.1.1964.

xviii Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 14.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

ch/article/09-die-menschwerdung/
(08.02.2026)

https://opusdei.org/de-ch/article/09-die-menschwerdung/
https://opusdei.org/de-ch/article/09-die-menschwerdung/

	09. Die Menschwerdung
	1. Das Werk der Menschwerdung
	2. Die Jungfrau Maria, Mutter Gottes
	3. Vorausbilder und Prophezeiungen der Menschwerdung
	4. Die Namen Christi
	5. Christus ist der einzige vollkommene Mittler zwischen Gott und den Menschen. Er ist Lehrer, Priester und König
	6. Das ganze Leben Christi hat erlösenden Wert


